# 白隠禅における思想と実践の融合性

# ―座禅における内丹法の活用を中心に――

宋

琦

て、白隠禅には新しい雰囲気があふれるようになった。本論では、白隠禅師の禅病および治療法を分析し 代の思潮を背景とし、仏教内部にある融合性が関連しているとも考えられる。このような融合性によっ させて、それを健康法として宣伝していた。白隠禅において、思想と実践の融合性を備えるのは、江戸時 にされてきた。江戸時代に、白隠慧鶴禅師(一六八五~一七六八)という禅僧が臨済中興の祖と言われ、 に取り入れた前提と言えよう。 について強い拘りは持たなかった。宗派の分別を超越することが、白隠禅師が道教の内丹法を仏教の修行 ながら、道教の内丹法がどのように導入されたかについて考察を行った。さらに言えば、「超宗越格」と れまでの臨済禅を一新させて、新しい公案体系の修行方法を創出した。そして、彼は独自な座禅法を完成 無上の大禅定」との関係を緊密に結ぶことから見ると、白隠禅師は修行の目的を明確にする上で、 学界では一 時的に「近世仏教堕落論」などの説が生じた。近年これは事実に相応しくないことが明確

#### [キーワード]

臨済宗 白隠禅師 融合 座禅 道教 内丹法

者は

江戸時代の仏教を新しい段階に推し進めた。

はじめに

-(宋琦)

高 三~一六四五)、 究によって、 であったと思われる。 13 の努力を切り離すことができない。 仏教の状況を判断する際に、 戸時 了翁道覚(一六三〇~一七〇七)、 無論、 代には、 禅宗以外の宗派においても優秀な僧侶がそれぞれの場で活躍していた。これらの優れた仏教 江戸時代の仏教は堕落より、 鈴木正三 (一五七九~一六五五)、 官学の朱子学、 学界では 僧侶の活動は重要な根拠の一つである。 一時的に 国学につながる神道、 仙厓義梵(一七五〇~一八三七)、良寛(一七五八~一八三一)なども名 この時代に輩出された禅僧は、 「近世仏教堕落論」などの説が生じた。近年、 むしろ中世と異なる実に新しい形で発展していたと言える。 隠元隆琦 (一五九二~一六七三)、 そして新 興の蘭学などより、 白隠禅師のほか、 江戸時代の禅宗の発展には、 盤珪永琢 仏教は比較 末木文美士らの (一六二二~一六九 沢庵宗彭 (一五七 的 劣勢 褝

て、それを健康法として人に伝授した。今日の臨済宗の修行法などは白隠禅師に端を発しているので、 |挙げられるのは 重要な地位は疑うまでもないだろう。 臨済禅を 白隠禅師はその仏教者の中の一人として、世俗の人々に対して積極的に布教を行った。 新させて、 道 教の内丹法であろう。 新しい公案体系の修行方法を創出した。 彼の思想を分析してみれば、 そして、 他教と融合している現象が多く、 彼は独自の座禅法をも完成させ 彼はそれ まで 彼 ま

することに一歩近づくことができるといえよう。

たため、

白隠禅 江戸

0

思想と実践における融合の様式について分析をすれば、

江戸時代仏教の

内実を明

さらに、

厂時代 師

の思想の多様性や融合性は、

思想全体の特徴であるだけではなく仏

教内部に

Ł

発

生

388

### 一、堕落しない白隠禅師

にも、 隠慧鶴禅師の かれる。 (如儡子、 中世と比べると、 日蓮(二二三~一二八二)のような宗派開祖の名僧に代わって、江戸時代には僧侶が堕落した印 僧侶を揶揄する意味が吟じられる。。しかし、このような批判は、僧侶の中でも存在していた。 「近世仏教堕落論」 一六〇三~一六七四) 例を挙げれば、「洛中洛外屛風」のなかで、 『寝惚之眼覚』において当時の僧侶についての描写が残っている。 近世の名僧の数は確かに少ない。親鸞(一七三~一二六二)、道元(一二〇〇~一二五 の論拠の一つとしての近世僧侶の堕落は、 の『可笑記』、井原西鶴 (一六四二~一六九三)の『本朝二十不孝』などの作品 好色の僧侶の様子が描かれる。 当時の文学作品や画像資料などに描 そのほか、 É

中に下根の坊主抔、 今の佛者の修行を見に、兎角俗情深きが故に、 俗に劣らぬ身持も御座る、 更に佛法地に落て、釋迦の本意は更々無ぞい。 名聞利欲を宗にして、金の世話やら地面の世話やら、

調を持つ白隠禅師はどのような僧侶なのか。 対して厳しい批判をしている。このような批判が出来ることは珍しいことと言えよう。このような鋭 して、世俗に汚染され、 仏教の本意を持っていない。 僧侶としての白隠禅師は、 同時代の仏教の修行者に

白隠禅師は当時の仏教修行者の問題を指摘した。すなわち俗情が深くて、

名聞と利欲を宗に

と呼ばれ、 白隠禅 の新境界を拓いて、 :師は堕落した僧侶ではない。 宗教史、 思想史、 江戸時代に禅宗の一般化に力を尽くした。白隠禅師は後世に 教育史、 美術史など多くの研究分野の研究者に注目されてきた。二〇一六年 彼は臨済宗の禅僧であり、 多学を兼修して、 臨済宗の公案禅に基 「臨済中興の祖

われ 二〇一六年以来白隠禅 1臨済禅 た。 また、 師 Ŧī. 隠禅 一年、 師 師 白隠禅師二 に関する展覧会が多数開催されている。 は 書画 [に堪能 五〇年遠諱記念を迎え、 で、 多くの 禅 画と墨跡が残って居るため、 臨済宗の各宗派の大本山で大規模な法要が行 このような展示会を通して、 遠諱記念を契機として 現在の人々

## 二、白隠禅師の臨済宗法

も白隠に対しては

馴染みがある

が、 中 のか、それとも仏陀の心を指すのかという区別がある。 を開くことを通して永遠の真理を会得する。「頓悟」と「漸悟」はそれぞれ南宗禅と北宗禅の特徴と言われる 六祖慧能(六三八〜七一三)に端を発する中国の南宗禅は「頓悟成仏」を主張した。 に組織して、 般思想化して、しかも禅の直観性をその中に働かせる。もう一種類は白隠禅で、白隠禅は臨済禅を看話禅的 「只管打坐」禅と『正法眼蔵』禅とを加味した独自なものであり、 国 鈴木大拙 (一八七〇~一九六六) 両者の境界は曖昧な部分がある。両者はともに「心」を重視するが、ただこの「心」 .の南宗禅に遡ることが出来る。 今日の日本的臨済禅を作り上げたものである。。 は日本禅を三つの思想類型に分ける。 神秀(?~七〇六)を祖とする北宗禅の「漸修漸語」 世俗の心であれば、 白隠禅師は臨済宗の僧侶として、 盤珪禅は「不生」という二字で禅体験を 彼によると、 空明の境界を目指して修行を続 「頓悟成仏」 道元禅は の修証観とは異なり は世俗の心を指す 中 は瞬時に悟り 歯 その法脈は 0 曹洞宗に

0 Ŧ. 兀 祖 頓 つに分けるい。 の圭峰宗密 悟 ح 漸悟」との (七八〇~八四一)は修行の有りようを「頓悟漸修」「頓修漸悟」「頓悟頓修」 華厳四祖 関係は禅宗における重要な課題である。 の清涼澄観 (七三八~八三九) は禅宗の教えを華厳宗の 南宗禅法と華厳教理 五教判 を融 0 頓 「漸修 教 した華 に配 漸

けていく必要がある。

仏陀の心であれば、修行を仮らずに悟る(成仏する)

(4)

宗密はそれを継承した。。なかでも、「頓悟漸修」はもっとも推奨される方法であるとした。

済宗僧侶大慧宗杲(一○八九~一一六三)と曹洞宗僧侶の宏智正覚(一○九一~一一五七)は修禅の方法につ いて議論をした。宏智正覚の「黙照禅」に対して、大慧宗杲の禅は公案に参究することにより見性しよう その一方、 慧能の法系を継いだ五代目の臨済義玄(?~八六七)は臨済宗を開いた。宋代になると、 臨

とする「看話禅」がその特徴として認識されるようになる。

を理 それを法身・ いが、 の言葉や事績から取られて、日常的思考を超えた世界に修行者を導くものである。公案の分類は非常に多 れたからであり、 ける臨済禅の法灯が現在になお継承され続けている理由は、公案が体系的に整理され悟道が明確に示さ 日本の明庵栄西禅師(一一四一~一二一五)は入宋して天台山で臨済禅を学び、建久二(一一九一)年に日 修行者が悟りを開くために師匠から研究課題として与えられる問題を指す。内容は主に優れた修行者 日本において聖一国師円爾(一二〇二~一二八〇)や大応国師南浦紹明(一二三五~一三〇八) 機関・向上という三種類に分類した。白隠禅師と弟子の東嶺円慈(一七二一~一七九二)はさらに 福岡の聖福寺、京都の建仁寺を建立し、日本の臨済宗を開いた。岩井貴生によると、 機関・言詮 公案体系化のなかで白隠禅師は重要な存在と見做しているで。 ・難透 ・向上の五種類に展開した® 公案 (古則、 話頭ともいう 日本にお は公案

要な修行法である。 **[禅を通して悟りを実現することは、白隠禅師の修行時代に重要な作法であった。** 学統によって、 仏教者だけではなく、 座禅・静座の要領と目的がそれぞれ異なるが、身心二者の関係を調整するの 道教者も座禅を重視し、宋代以降の儒者も静座するように 座禅は禅宗における重 いがポイ

白隠禅において公案は重要な部分で、公案に関する思考を通して「頓悟」

の達成が可能である一方、

ントの一つである。禅宗では、

修行者は座禅を通して時間と生死を越えて、

本性を悟って「見性」を実現

する。 心 理学 その感覚につい Ó 白隠禅師によると、 研究ではこの見性 て、 白隠禅師は 彼は の現象は 妙喜の所謂大悟十八度小悟数を知らず『」 「変性意識状態』」と呼ばれる。 命根電截断 生死得脱電」と表現した。 これは簡単に実現できることでは を体験したことがあ 公案禅はそもそも座禅を強 り、 現代

しないが、 禅宗における基本的な修行法として、 白隠禅師はそれを重視していた。

豈に其れ遅からんや」、白隠は止むときなき流水を見て、それを禅の心と譬える。 見て、詩を吟じた。その詩は「山下に流水有り、滾々として止む時無し。 四(一七〇七)年、二十三歳の白隠禅師は四方行脚の時に、 大似勢者に非ずや『」と述べている。 夫れ禪家者流と稱せん者は、 白隠禅師によれば、 見性の体験がなければ、本当の意味の禅者とは言えない。『 最初須らく見性悟道すべし。 身心集中の状態を求めるため、 播州(今兵庫県) 若し見性せずして禪人と稱せば、 彼は若い時から探索を始めた。 禅心若し是の如くならば、 の山寺で流れていた谷の水を 水の 壁生草』 流 れが止まらな では、 紛れも

修行者たちは逃げてしまったが、 は故郷の松陰寺で修行をしていた時に、 ように、 心を養うために、 から考えても、 禅の心も止まらないはずだ。彼はこのような禅の心を「見性」へ至る必要な条件だと見做し、 禅の修行たる座禅に力を尽くさないといけないと考えた。 白隠禅師は修行に対して命を捨てる精神があり、 白隠禅師は動かずに座禅を続けていたという『。この逸話からも、 富士山の大噴火が起きた。松陰寺のなかでも激しく揺れたので、 また仏法に対して強い信念を持って 同じ年の十一月、 白隠禅師

### 三、白隠禅師の禅

たことがわかる

禅」という漢字のもともとの意味は天を祭るである。 仏教 0 中 玉 伝 入に 0 れ て、 仏 教 0 翻 訳 る。

表三の内容から見れば、二人の類似なところは主に以下の四点がまとめられる。

dhyāna (ディヤーナ) が「禅那」と音訳されて、その略語が「禅」である。また梵語の Samādhi (サマーディ) 分からなるもので、「定」は「禅」の目的、「禅」は「定」の方法と考えてもよい。 は精神集中が深まりきった状態であり、「三摩地」と音訳され、「定」ともいう。「禅定」はこの二つの部 盛んとなり、 座禅は禅宗の修行において極めて重要と見做される。 ろいろな仏教用語の漢語名称が決められた。そのなかで、 思修、 禅定の実践は座禅なの 瞑想を意味する梵語

○○年)には「参禅須是起疑情、 感じた。「大疑」は常に「大悟」の前提とみられる。禅の入門書としての 体験については 読会に参加した。白隠禅師の自伝によると、 をした。宝永五(一七〇八)年に彼は越後高田 臨済宗では、見性を目指して坐禅修行を行う。禅定、すなわち見性を実現するため、 一十四歳の白隠禅師は、 とり を坐右の書としたので、そこからの影響が強いと思われる。比較してみれば、 わけ 『禅関策進』に記録される臨済宗僧侶の雪巌祖欽禅師 『遠羅天釜』(一七四八年)に記録されている。 英巌寺の僧舎で苦辛し、昼夜寝ずに修行していたときに、 小疑小悟、大疑大悟」が書かれている。修行時代の白隠禅 彼は英巌寺で七日間の座禅を経て最初の見性が叶った。 (現在新潟県上越市)の英巌寺へ生鉄素侖の (一二一五~一二八七) 『禅関策進』(雲棲袾宏編、 白隠禅 忽然と「大疑」を 『人天眼目』 0) 白隠禅師は工 体験に 師 師 0 は 座 禅 類 禅体験 似 :関策

|      | 白隠禅師と雲巌禅師の見性過程                          | <b>性過程</b>                       |
|------|-----------------------------------------|----------------------------------|
|      | 白隠慧鶴禅師                                  | 雪巌祖欽禅師                           |
| 見性の前 | 二十四歳ノ春、越ノ英巖ノ僧舎ニ在ツテ苦吟ス。                  | 十八行脚。在雙林遠和尙會下。打十方。從朝至暮不          |
|      | 畫夜眠ラズ、寢食共ニ忘ル。忽然トシテ大疑現前シ   出戸庭。縱入衆寮。至後架。 | 出戸庭。縱入衆寮。至後架。袖手當胸。不左右顧。          |
|      | テ、萬里一條ノ層氷裹ニ凍殺セラル、ガ如シ。胸裡                 | 目前所視不過三尺。初看無字。                   |
|      | 分外ニ清潔ニシテ、進ムコト得ズ、退クコト得ズ、                 | 退クコト得ズ、(十八にして行脚す。雙林の遠和尚の会下に在て、   |
|      | 痴々呆々、只ダ無ノ字有ルノミ。講莚ニ陪シテ師ノ                 | 講莚ニ陪シテ師ノ  十方を打すれども朝より暮に至るまで戸庭を出て |
|      | 評唱ヲ聞クト雖モ、敷十歩ノ外ニシテ堂上の議論ヲず、縦ひ衆寮に入り、       | ず、縦ひ衆寮に入り、後架に至るも手を袖にし胸に          |
|      | 聞クが如ク、或イハ空中ニ在ツテ行クが如シ。                   | 当てて左右に顧みず、目前の観る所、三尺に過ぎず。         |
|      |                                         | 始め無字を看して、)                       |
| 見性の時 | 此ノ如キ者數日、乍チ一夜、鐘聲ヲ聴イテ發轉ス。忽於念頭起處。          | 忽於念頭起處。打一箇返觀。這一念當下氷冷。直是          |
|      | 氷盤ヲ擲碎スルガ如ク、玉樓ヲ推倒スルニ似タリ。                 | 澄澄湛湛不動不搖。過一日如彈指頃。都不聞鐘鼓           |
|      | 忽然トシテ蘇息シ來タレバ、自身直に是レ岩頭和尚。                | 之聲。                              |
|      | 三世ヲ貫通シテ毫毛ヲ損セズ。従前ノ疑惑、底ヲ盡                 | (忽ち念頭の起処に於いて、一箇反観を打すれば、こ         |
|      | シテ氷消ス。高聲ニ叫ンデ曰ク、也大奇也大奇、生                 | の一念当下に氷の冷なるが如く、直に是を澄澄湛           |
|      | 死ノ出ヅ可キ無ク、菩提ノ求ムル可キ無シ。傳燈                  | 湛、動ぜず揺ぜず、一日を過ごすこと弾指頃の如く、         |
|      | 千七百箇ノ葛藤、一捏ヲ消スルニ足ラズ。此ニ於                  | すべて鐘鼓の声を聞かず『。)                   |
|      | テ、慢幢、山ノ如クニ聳エ、僑心、潮ノ如クニ湧ク。                |                                  |
|      | 心ニ黐カニ謂ラク、二三百年來、予ガ如ク痛快ニ打                 |                                  |
|      | 發スル底、之レ有ル可カラズ®。                         |                                  |
|      |                                         |                                  |

- ①行脚参禅の段階で、 修行に集中してい た時に見性を叶えた。
- ②「無」というキーワードが現れた。
- ③悟りについ ての時間的な描写は「忽」であった。

)悟った後は明朗な気持ちとなった。

門関』(一二八年)における第一則公案である宮。第一則として取り上げられたことや、看話とは趙 といえる。「無字」 無字を見ることという説もあることからも『、この公案の重要性が明らかである。 ここからみれば、 の出典は有名な公案「趙州無字」(「趙州狗子」「狗子仏性」などともいう)で、それ 四点の中で二番目の 「無字」に対する思考は、二人が見性を叶えた重要なポイント は

と白隠禅師は座禅の時に忽然と悟ったので、 る。それ故、弟子の質問に対する趙州禅師の答えの意味は、 の言った「無」は「有」の対義語としての「無」ではなく、「有」と「無」を越えた根源的な「無」 おける有無についての考えを越えて根源的な思想への導きである。このような抽象的な考えを、 公案の登場人物は趙州従諗 (七七八~八九七)、彼と門弟の狗の仏性についての問答には絶対の 明朗な気持ちとなった。 狗の仏性を否定することではなく、 州曰く、 ## (20) 祖欽禅師 存在論に 趙州禅師 であ

無

が

を抱 死 巖 頭和尚は賊に殺されてしまい、 についての考えを克服した。このように、 た。 白隠禅師はこのような明朗の気持ちで高僧巌頭全奯和尚(八二八~八八七)の死を理解した。 今回の見性で彼は根源的な「無」に対する理解が深まって、 以前白隠禅師はそれを聞いて恐怖の気持ちに陥り、 彼は巌頭和尚の死に拘らず、 命の存在様式としての「生」と 命の根本的な存在を考える 仏法に対して疑問

| 慢心大いに指し起こつて、一切の人を見ること土塊の如し雹。 |             |               |
|------------------------------|-------------|---------------|
| 在つて聞き付け、走り來たり手を把つて互いに相悦ぶ。此より |             |               |
| 喜に堪ず高聲に叫ぶ、岩頭老人猶お好在なりと。同行、寮中に | 1           | 星生            |
| 滿ずる夜半、遥かに鐘聲を聞いて、身心脱落、纖塵を絶す。歡 |             | 幸亡 (上) 古.     |
| 中、此の趣向を知るもの無し。同行議して竊かに帰國と爲す。 |             |               |
| 力を落して殿の玉屋の内に隠れて、誓つて七日斷食接心す。寺 |             |               |
| 云く、希有なる哉宮。                   |             |               |
| 未曾て見ず、未曾て聞かざる底の大歓喜、覺へず高聲に叫んで |             |               |
| し、氷盤を擲碎して、十方虚空なく、大地寸土無し。二十年来 | -<br>-<br>- | 7 1 2 7 1     |
| ひて、忽然として大徹大悟、身心脱落、脱落身心、玉樓を吹倒 | 七六一         | 八重葎           |
| 氣息も亦た絶へなんとす。奇なる哉、夜半乍ち遥かに鐘聲を聞 |             |               |
| 萬仞の層氷裏に在るが如く、一枚の瑠璃瓶裏に坐するが如く、 |             |               |
| 聲を聞いて、忽然として打發すぬ。             |             |               |
| 晝夜に精彩を著け、二十四歳の春、越の英嚴練若に於て夜半鐘 | 一七五三        | 隻手音声          |
| 老夫初め十五歳にして出家、二十二三の間、大憤志を發して、 |             |               |
| 内容                           | 出版年         | 著作名           |
|                              | 述           | 白隠禅師の見性に関する記述 |

師 ようになった。これで白隠禅師は自分が無上の智慧を得たと思い、 :の他の著作においてもこの見性に関する描写がある。 大きな声で叫んで大興奮した。

大きい。『隻手音声』では、白隠禅師は見性の意義をこのよう述べている。 験した白隠禅師は慢心をしてしまった。このような結果は理想的とは言えないが、悟りとしてその意味は 草』に記載されるように、「此より慢心大いに指し起こつて、一切の人を見ること土塊の如し」、見性を体 座禅を続く→疑心が生じる→鐘の音を聞く→忽然と見性が叶うという四つの段階がある。ただし、『壁生 て、この見性体験についての描写が異なるが、大きな差が見えない。そのプロセスをまとめて言えば 表から見れば、白隠禅師は最初の見性経験を重視し、自伝のなかで必ずこれに言及する。各著作にお

ざるに煥發せん。是を見性得悟の一刹那とも名づけ、是を往生浄土の一大事とも相伝する事にて、 此 心の外に淨土なく、 相の慧日は目のあたり(に)現前して、三十年來未だ曾て見ず、未だ曾て聞かざる底の大歡喜は求め 恐怖を生せず、間もなくはげみ進み待れば、いつしか自性本有の有様を立處に見徹し、 自性の外に佛なしぱ。 真如

自

上

、える。 体験からみれば、 白隠禅師は、 という概念は、 白隠禅師は見性をした後、 の開始を臨界点として、 見性体験によって「自心の外に浄土なく、自性の外に仏なし」の覚悟ができた。 長期間の座禅を通して、「忽然」あるいは「一刹那」という瞬間で悟ることが頓悟と 禅宗ないし哲学の研究において重要な課題である。 白隠禅師は現実界から脱出し、「絶対無」 慢心したといえども、 その瞬間に死生観を見抜いたことは否定でき とりわけ西田幾多郎(一八七〇~ の体験®を実現した。「絶対 時間

もっとも重要といえる。 の一つである頃。 釈を展開する。 禅に含むものを この「 「即非理論」だと考えた。西田の哲学の立場からの視野では すなわちこの物自体を見る智慧は、禅定と同じく修行の徳目である。ただしこの智慧は 即 しかし、 非理論」 西田、 は 「般若智」とも言え、 鈴木のどちらの観点になっても、この見性体験はニヒリズム 六波羅蜜 (布施、 なく、 持戒、 忍辱、 鈴木は 精 仏教 進 の内部 禅定、 で解 慧

九四五)

は見性

.の体験を「絶対無」として概念化した宮。その一方、

無主義)に繋がっている。

した。 した。 あったからだ。 白隠禅 この部分について、 白隠禅師は 中師は すぐ後に触れるように、正受老人(「六四二~」七二一)のもとで、 悟った経験があっても、 「趙州無字」という公案で見性したが、正受老人は同じ「趙州無字」の公案で彼を点検 白隠禅師は『遠羅天釜』の中で、以下のように言及している。 印可を得なかった。 その理 由 は 彼 0 内心に生じた傲 彼はその傲慢の心を克服 慢 0 心

握リ ズ。 州 ク、 直 拗 ツテ曰ク、 ノ無字、 若シ見得底 師 曰ク、 日ク、 段 ノ所見ヲ荷ツテ、 者箇 作麼生カ見ル。 多少、 你、 ノ師ニ呈ス可キ有ラバ、 恁麼ニシテ足レリト爲ル 是レ學得底、 手脚ヲ着ケ了レリ。 予ガ日ク、 信陽ニ行ク。 那 箇カ是レ見得底、 無字、 須ラク吐却スベシ、トイツテ、 正受老人ニ謁シテ所見ヲ演ブ。 予擬議ス。 カ。 甚麼ノ手脚ヲ着クル所カ有ラン。 予日 ク。 那箇カ是レ見得底、 師大笑シテ云ク、 甚麼ノ不足ノ處カ有ラン® 此ノ守藏ノ窮鬼子。 嘔吐ノ聲ヲ作ス。 偈ヲ呈ス。 トイツテ右手ヲ伸ブ。 師、 師 指ヲ以テ予ガ 左手ニ言偈 師日 予、 予日 顧ミ 鼻 趙 ラ ヲ

この 内容は、 白隠禅師と正受老人とが初めて会った場面 品を記録. してい る。 正受老人は 白隠 禅 師 0 傲

[は公案と参

西田と同時代の鈴木大拙

の浅薄を皮肉する辛辣な表現であった。『遠羅天釜』のほか、『八重葎』においてもこの経歴について白隠 隠禅師は答えが出来なくなり、正受老人は彼を「守蔵ノ窮鬼子」と呼んだ。「守蔵ノ窮鬼子」は白隠禅師 と答えた。すると、正受老人は指で彼の鼻を強かに拗り上げて、「手脚ヲ着ケ了レリ」と言い返した。白 な心を退去するため、「趙州無字」の公案を出した。 の心理描写が語られている。 白隠禅師は「無字、甚麼ノ手脚ヲ着クル所カ有ラン」

絶る事半時。老人檐上に立て、手を拍して呵々大笑。予即ち蘇息し、起き来て禮三拜す習の 尺も有るべき檐下の地上に擲下する事、猫兒を捉らへてなげらうが如し。予即時に大死一番、 幢を碎く事、盤石を倒して累卵を壓すが如し。熱喝瞋拳、膽裂け心砕く。剰さへ、予を捉らへて、 老人一見して、直下に問て云く、趙州の無字如何が見る。予が云く、 老人指をのべて予が鼻頭をおさへて云く、甚だ手脚をつけ了れりと。予時に片言を出す事得ず。予が慢 無字何れの所にか手脚を着けん。

臨済宗中興の祖とも呼ばれるようになった。 を吟味した。後に彼は正受老人からの印可図を得たので、 白隠に受け継がれたことを前提にして、白隠禅師は公案禅の集大成を達成したことが重要でありながら 法禅डが継承されていくように努力をした。白隠禅師は正受老人ものとで厳しい修行をして、公案の心髄 人即ち道鏡慧端は、 このような緊張感が溢れる出会いを初めとして、白隠禅師は正受禅師のもとで修行を始めた。 の法嗣を継いだ。愚堂東寔は妙心寺開山の関山慧玄(二二七七~二三六〇)の十四世で、「応灯関」の正 至道無難(一六〇三~一六七六)の弟子である。至道無難は愚堂東寔(一五七七~一六六 日本臨済宗の正法脈を継いだ習。 応灯関の禅が

は禅病に罹った。『夜船閑話』には以下のように述べている。

应

[歳

の白隠禅師は正受老人からの印

可をもらった後、

修行を重ねた。

しかし、

薬寸功なし窓。 溪聲の を着け、 両 既にして未だ期月に亘らざるに、心火逆上し、 向 脱常に汗を生じ、 .後日用を廻顧するに、 間を行くが如 重ねて一 回捨命し去んと。誠 両眼常に涙を帯ぶ。 L 動靜の二境全調和せず。 肝膽常に怯弱にして、 越ひて牙關を咬定し、 此において遍く明師に投じ、 挙措恐怖多く、 肺金焦枯して、 去就の兩邊總に脱洒ならず。 雙眼 雙脚、 心神困倦し、 睛を瞪開し、 廣く名医を探ると云へども、 氷雪の底に浸すが如く、 寐寤種 寢食ともに廢せんとす。 自ら謂らく、 Þ の境界を見る。 猛く精彩 兩耳、 百

吸器病 幻覚、 で座禅三昧をした。歯を食いしばって、目を大きく開けて、寝ることも食べることもせずに過ごしている (日常生活) 白隠禅師は正受老人からの点検を受けて、傲慢の心を克服して休まずに修行に専念したが、 体には様々な問題が起こった。心臓と肺蔵が辛くなり、足が冷えるほか、 寝汗、 (結核) と静の功夫 眼精疲労などの症状が出た。 に罹った状態である。。 (座禅修行) との関係が調和できなかった。また見性できるように、 白隠禅師は多くの治療法を試みたが、 半田栄一によると、これは心身症、 効果がなく、失望のなか 耳鳴り、 神経症 発熱、 (ノイローゼ)と呼 彼は謙虚 精神疲労 動 な態度 0) 夫

白隠 「子を尋ねに行った。 禅師の 『壁生草』『夜船閑話』『寒山詩闡提記聞』 しかし、 白幽子の関連研究によれば、 の記録によれば、 彼は宝永六(一七〇九)年に谷底に堕落して 宝永七 (一七一〇) 年に彼 以は白

彼は京都郊外に隠居する白幽老人のことを聞い

た

二十六歳の時に彼

を運

用

道教にある養生

( 命)

13

「性」についての実践を加えて、

「性命双修」

を実行するようになっ

師が宝永六年に白幽子にあったかどうかより、ここでは彼が確かに白幽子から影響を受けたことの の生存中すでに呈されていたいのもし会ったことがあれば、 重 症 しばらくすると没したので、 もしあったことがなければ、 白隠禅師 白隠は在家教化を念頭に置い の訪問が不可能であるという説もあり、 記憶における誤りの可能性もあるが、 て、 人里離れた山の中に住む この疑問 は 仙 白隠禅

ドラマチックに登場させ、読者からの関心を高めようとしたという可能性もないとは言えな

思想面で三教融合思想を持ちながら、 を融合すること、この二点が白幽子に対する白隠禅師の最初の印象であった。 脈は考察しにくいが、 れぞれ儒教、 道教、 仏教の三教を代表し具象化したものと考えられる。 三教を兼学していたことは分かる。 道教の仙人修練の実践をしていた。 山の中に隠居する仙人であること、そして三教 白幽子は山の中に隠居し、 まとめていえば、白幽子は

"中庸』 『老子』 『金剛般若』という三冊の本があった。 『中庸』 『老子』 『金剛般若』という三冊の本は、

白幽子を仙人のような精神のある人物として描写し、

蒼髪垂て膝に到り、

朱顔麗ふして、

棗の如し。

大布の袍を掛け、

輕草の席に坐せり

白隠

禅

師

住んでいた窟のなか、

生活用品が少ない

が、

# 四、白隠禅における内丹法の活用

幽子の思想と実践は、

中国

の

儒

仏道三教融合思想、および修練法における道教と仏教との関

が

反

映できる。 教と道教とが融合し、 上における支えの役割を果たした®。 中国では、 漢魏晋時期に道家思想でインドからの仏典を解釈することが多く、 般若学などが現われた。 修道者の実践から見れば、 隋唐時代になると、 天台、 隋唐以降彼らは仏教、 華厳、 禅宗にお 両晋時 とりわ て、 ij 代に仏 道

Λ1

施し、 た。 態となった。 儒教と仏教の理論 その一方、 道 教の活動の場が拡大した。とりわけ唐代の皇帝は道教を重視し、老子の李耳を皇族の始祖とみて この過程のなか、 思想 唐太宗が即位すると、 から栄養を吸収し、 面では漢魏時代に儒 道教も大きい変化を遂げ 儒教を基礎的な理念として治国を行ったほか、 より完備した。隋唐時代の皇帝たちは三教をともに信じる政策を実 仏・道三教の接触時期を経て、 た。 漢魏時代に三教思想との接触 隋唐時代にこの三教が鼎立 道教と仏教に民衆の のなか、 0)

は、 !教三教の作法を融合させた。 .徳教化の役割を与えた®。道教自身の変化及び三教融合の思想的な背景があり、 |教思想を提唱する者が多くなった。 それと同時に、 道教者たちは修行面においても、 隋唐時代以降の 道教者

政権を固

めた。

サナー) 体が損なったので、 その系統のなかで分析することが可能といえる。 [海瓊 心を集中させて、 野村英登の研究によれば、白隠禅師の ブッダはこの古い作法を再発見して運用したので、 問道集』 すなわち観理のことに対して度が過ぎ、 の訳語でそもそもインドにおける瞑想法で、 から引用した内容がある。。 呼吸を観察し、そして心で精神と肉体を観察することを通して、 一般的治療法が効かないため、「内観の功」を進めたホロ。 「内観」は Vipassanā (ヴィ 『夜船閑話』 白幽子と白隠禅師の修養法は中 進修のことに対して節を失したことである。 白隠禅師の病気について、 物事をありのままに見るという意味である。 のなか、 仏教において重要な修行法とみられる。 南宋道士の白玉蟾 国の道教からの影響が大きく、 白幽子はその罹る原因を指摘 無我真実の境地に至る (一一九四~一二三六)の 観理のことで 内 ゴータ

あ また、 ったが、 道教にも類似な修練法があり、 丹道修練と呼ばれる。 唐代に帝王と貴族の支援で外丹が 外丹の代わりに 盛 んで

ようになる。

唐太宗をはじめ多くの人は外丹で命を失ったので、 唐末五代の時期になると、

で丹を作ることである。このような錬気方法は宋代以降の養生法において、重要な役割を果たした。 神室とし、 内丹術が歴史の舞台に登った次第だ。内丹は外丹の術語を借りて展開されたので、「身を炉鼎とし、 津を華池とす望」という考えがある。すなわち身体を容器に見なし、精気を薬物として、 体内 心を

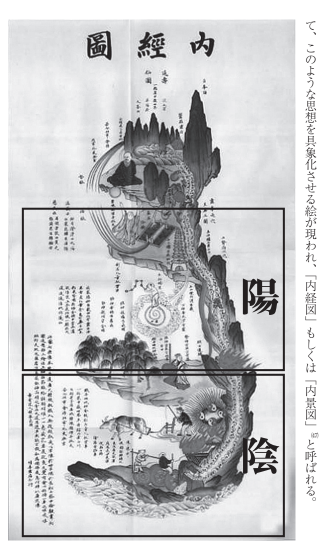
ので、折衷した面があると考えられる。 思想の禅宗化がみられた。この思想融合のなか、「内観」 宗彎が成立し、盛んな時期を迎えた。禅宗は当時の道教の主流教派である全真教への影響も大きく、 禅宗は確かに独自の特徴をもつ思想体系となり、さらに道教などに影響を与えた。宋代以降禅宗の五家七 荘思想からも影響されたので、禅宗を「大衆化の老荘哲学『」と呼ぶこともある。それにもかかわらず との融合が起こるようになった。またこの思想の融合現象を解釈するなかで、禅宗の形成過程において老 禅宗と道教との関係に注目すれば、 菩提達磨(?~五三六)は中国で禅宗を開いたのちに、それと道教 たとえば全真教南宗によれば、 と「内丹」は概念と実践において類似性がある 仏教の禅と道教の内丹とが違うよ

白 幽子は白隠禅師に内観法を伝えようといたが、 具体的な作法は内丹法ともいえる。

うに見えるが、実は目標は同じである。

して隔下に沈む。心火は太陽にして上部に位いし、 夫大道分れて両儀あり。 衛気営血 互に昇降循環する者、 陰陽交和して人物生る。 昼夜に大凡五十度。 先天の元気、 腎水は大陰にして下部を占む。 肺金は牝蔵にして隔上に浮び、 中間に黙連して、 五臓列り、 五臓に七神ありょう 肝木は牡蔵に 経 脈 行われ

あり、 白 幽子は陰陽関係を始め、 経絡と内臓のなかで循環する。 人体内部の運行規律を白隠禅師に説明した。 気血は全身の脈を巡り行くことが一日五十回である。 先天の元気は身体の真 肺蔵 肝 臓



内経図

て、道教にとっの『黄帝内経』 五臓と呼ばれ

心臟、

腎臓はぞれぞれの特性でそれなりの位置にある。

る。このように人間の身体を陰陽関係、

『黄帝内経』

は東アジアの伝統医学、漢方と鍼灸の基礎をすえた書物域で、

丹田などの理論は内丹術の基礎である。

時代の流れによっ

五臓配置の角度で把握するのは、

中国最古の医学書のに、胃蔵を加えて、五

以上の四つの臓器に、

て原典の一つである。に遡ることができる。

『黄帝内経』における経絡、

肺臓 この図においても反映される。 もあるが、 いて作られ、 人体と自然界に対応するシステムが図と文字で「内経図」により表現される。 白幽子の分類法の根拠は五臓の陰陽特性である 内容は人体における気、液などの循環運動で通過する各関竅である。 火 があり、 膈を境界として、 下の部分は陰、 肝臓 図の中に四角形で分けているように、 (木)と腎臓 水) がある。 五臓について他の分類法 この絵は煉丹術に基づ 白幽子の語る内 上の部分は陽で、

このような認識を基にして、 白幽子はさらに内丹の作法を詳しく説明した。

内外中間、 以て事る所の天に合する者なり。 其職を忘れる、則は、 夫大道の外に眞丹なく、 歳月を重ねて、是を守て守一にし去り、 八紘四維、 混然たる本源の眞氣彷彿として目前に充つ。 總是一枚の大還丹雪。 眞丹の外に大道なし。蓋し五無漏の法あり。 孟軻氏の謂ゆる浩然の氣。是をひきいて臍輪氣海丹田 是を養て無適にし去て、 是彼の大白道人の謂 你ぢの六欲を去け、 一朝乍ち丹竈を掀飜する則は ゆる我が天を 間に藏め

念 丹術は体内で真丹を修練することを指している。また白幽子は「五無漏の法」に言及した。 録される。 概 ここで注目されることは、 定 念であり、 の「太清丹経」の部において、『上清経真丹秘決』『霊寶衆真丹訣』など真丹に関する著作が多く収 慧の 真丹はそもそも薬物や金属などで作られた丸剤だが、白幽子の言った内容はそれではなく、 五根 有漏の反義語として、煩悩に全く汚されていない清浄な状態をいう。 五力を純粋にすることと言える。ここで白幽子は白隠禅師に禅定の要領®を教えた。 白幽子は道教の術語の「真丹」と「大還丹」に言及したことである。 五無漏は信、 無漏は仏教 内

る。

夫に工夫を重ねて、 強調 した。 形貌欲、 このように「渾然たる本然の気」 ある日、 威儀姿態欲、 急に身体のなかで、 語言音声欲、 ないし 細滑欲、 内丹術における最高の境界としての大還丹が実現 「浩然の気」 人相欲とい を臍輪の丹田に養うようになる。 う六欲を克服する必要が あると白

丹の こと、 還 次は具体的な作法についての内容である。 ると思われ Ħ が 丹 る は 第三は遠祖に返すこと、 的 煉 は ŋ 四 丹 術に 0 原文は「金来帰性初、 0) る。 解釈がある。 おける概念で、 このような基礎的理論に基づき、 第四は元精元気に帰ること間。 第一は病気を治して、 道 乃得称還丹」(金が来て性の初に帰し、 教 の最 初の 煉 丹書としての 健康の状態に回復すること、 白幽子は有名な 白幽子の 『周易参同契解』 「大還丹」は、 乃ち還丹と称し得る)、ここで 「軟蘇の法」を白隠禅師に伝授し では、 第二は若い 第一 還丹に 0 解釈に合 状態に戻す 5

行者、 遍く 幽 ベ の下につくが が日 臀骨, 頭顱の間おうるおし、 譬へ 再び應さに此觀を成すべ く 行者、 次第に沾注し將ち去る。 ば色香清淨の ?如く、 定中 歴々として聲あり。 应 輭蘇、 大調 浸々として潤下し來て、 和せず、 し。 鴨卵の大ひさの如くなる者、 此時に當て胸中 彼の侵々として潤 身心ともに勞疲する事を覺せば、 遍身を周流 兩肩及び雙臂、 0 Ļ 五積六聚、 下する所 雙脚を温潤し、 頂上に頓在せんに、 の餘流、 疝癖塊 兩乳、 足心に至て即ち止む 心を起して應さに此 痛 積もり湛へ 胸膈の 心に隨て降下する事、 間、 其氣味微妙にして、 7 肺 肝 暖め蘸す 腸胃、 想を成す 事 脊

す

が

が如し。

此

觀をなすとき、

唯心所現の故に、

恰も世の良醫の種

々妙香の薬物を集め、

是を煎湯して浴盤の中に盛り湛へて、

鼻根乍ち希有の香氣を聞き、

身根俄かに妙

띩

0

我が臍輪已下を漬け

7

見解を持っている。

禅

師はこの修行法を習得し、

『夜船閑話

に詳しく記録した。

そして、

丹田

Iについ

て、

彼は独

自

覚へず肌膚光澤を生ず。 れの仙が成ぜざる、 身心調適なる事、 何れの道か成ぜざる。其功驗の遲速は、 若其勤めて怠らずんば、 二三十歳の時には遥かに勝れ 何れの病か治せざらむ、 り。 此時に當て積聚を消融 行人の進修の精麁に依るらくのみ間の 何れの徳かつまざらむ、 Ĺ 腸胃を調和 Ļ 何

この時代は三教思想合一の風潮の中、 〇二九年) とについて、白幽子は白隠禅師に説明した。野村英登の研究によれば、 な場面を想像し、 の軟酥質があるように想像して、それが溶け出した液が上から下へ流れ落ちる。 も仏教と道教の両方に使われる概念であり、この作法は仏道習合のものと考えられる。 第二十五章』など)を指して、 る文献は、仏教の →臀骨という手順で思い通りに動かすことである。この軟蘇法をすれば、 て、全身における陰陽の調和を求める。 軟酥法は内丹の技法に回収して解釈できると野村は主張する場。 禅修法が時運に応じて現れた。 幽子は白隠禅師の があげられる。 逆方向へ行った心火ないし「五積六聚疝癖塊痛」などを陰性の特性をもつ丹田に降ろし 『治禅病秘要法』 「四大」が不調であることを述べた。「四大」は道教で道、 そのなかでも、 仏教では地、 (沮渠京聲訳、 道教と仏教との関係がはっきり分けられない部分があり、 すなわち頭顱→両肩→雙臂→両乳→胸膈 『治禅病秘要法』 水、火、風を指す(『長阿含経・十六』など)。「定中」という言葉 四五五年)と道教の『雲笈七籤』 に説かれる「梵王灌頂擁酥灌法」により、 『雲笈七籤』は宋代に作られたもので、 軟蘇法と関係があると推測でき 身体の状態がよくなるというこ 意識を集中してこのよう の間 (張君房編、 天、 →肺肝 頭の上に色香清浄 地、 →腸胃→脊梁 人(『道徳経 内観 内内

次

且.

つ又た我が形模、

道家者流に類するを以て、

大い

に釋に異なる者とするか。

是れ

禪

のように述べている。

我が 莊嚴 に是我が 此 かある。 の氣海 本分の 我が此 丹田、 家 郷 の氣海 腰脚足心、 々 々 丹田 何 0 消 総に是我が本來の 總に此れ 息か ·ある。 我が己身の 我 が此 面 の気海 E 彌陀、 々 丹 Þ 何 田 々 々何 0 鼻孔 總に の法をか説くと、 此 か ある。 n 我 が 我が 唯 心 此 0 打帰へ の氣海 浄 土 々 丹 畄 々 何 總 0

斯くの如く妄想すべしい。

白隠禅 丹田 た。 0 黄庭経 弥陀」との意味がある。 丹田はそもそも道教にある概念で、 に仏教的な意味を付けた。 浄土\_ 師は道教の内丹法を実行したが、 (三五六年) や「弥陀」 などの早期道教書物 0) (V 白隠禅師の解釈法によって、 ずれも抽象的な表し方なので、 気海としての丹田は「本分の家郷」だけではなく、 気の田を意味して、『老子銘』 仏教の中心的な地位はゆるがなかった。『壁生草』 0 中で現れたものであるが、 丹田を仲介して、道教と仏教との 解釈の際に多くの余白がある。 (一六五年頃)、 以上の内容によれば、 「唯心の浄土」、 『抱朴子』 通路が に白隠禅師 このように、 白隠禅 開 「己身 七 かれ 師

影響を受けな 白隠 禅 師 K によれ その ば、 理 道教の修行法を行っても、 由 は 彼の実践は 禅 だからである。 仏教者の身分は影響を受けず、 禅と釈との関係につい 仏教 0 て、 核 心 白隠禅 的 な部 師

ように把握していたのか。

「遠羅天釜」に以下の内容が記録されている。

是ノ故ニ百丈大師曰 Ш 殊ニ知ラズ、 九峰、 地 蔵等 古 禪門 ノ諸聖、 ク、 盛ンナリシ時キ、 日ナサバ 拽石搬土、 レ 水薪菜蔬、 バー日食セズト。 南嶽、 作務普請ノ鼓ヲ鳴ラシテ、 馬祖、 是ヲ動中ノ工夫 百丈、 黄檗、 臨済、 不断坐禅ト云フ。 専ラ動中 皈宗、 麻谷、 ノ得力ヲ求ム。 興化、 此 盤

土ヲ拂

デ素

忽センヤ。然ルニ ズシテ仏道ヲ成就 蓋シ斯ク云へバトテ坐禅ヲ嫌イ、 パスル底、 向キニ謂ユル禪門 半箇モ亦タ無シ。 静慮ヲ謗ルニシ非ズ。 ノ諸聖ノ如キハ、 夫レ戒定惠ノ三要ハ、 超宗越格、 大凡ソ一切ノ賢聖、 眞正無上ノ大禪定。 仏道萬古ノ大綱ナリ。 古今ノ智者、 擬議スル則 禅定ニ 力 敢 テ輕 依

その 八八八)、 る。 かの作業に集中しているのではないかということである。 禅である。 たように、「一日作さざれば一日食せず」の意味を指す。これは動中の工夫と言い、 作業をして、水を汲んで薪を集め、 黄檗希運(?~八五〇頃)、臨済義玄、帰宗智常(生卒年不明)、麻谷宝徹(生卒年不明)、 白隠 地位を疑う余地がない。 戒 なかでも、 盤山宝積(生卒年不明)、九峰道虔(生卒年不明)、地蔵桂琛 禅 定・慧という三学は禅宗の高僧たちが必ず実行することで、三学は 師によれば、 しかし、このような作業に対しても非難の声がある。すなわち座禅と静慮を嫌っているからほ 禅定について、 南嶽懐譲 そして、 白隠禅師は (六七七~七四四)、 自ら畑で野菜を作って日常生活のなかで修行をした。 成仏への道において、 超宗越格」に言及した。 馬祖道一(七〇九~七八八)、百丈懐海 白隠禅師はこのような非難を否定する。 無上の (八六七~九二八) 「禅定」は重要なプロセスと見做され 「仏道万古ノ大綱」 など中国の禅僧は 興化存奨 (八三〇~八 日常生 (七四九~八一 百丈懐海 お it る座 土木 四

るのは、 越えて、 (九八〇~一〇五二)について、「具超宗越格正 圜悟克勤(一〇六三~一一三五) 自在の天機を察する能力がある高僧とみられている。 無上な大禅定が叶ったからと思われる。 の著した 『碧巖 酿 という記述がある。 録 白隠禅師が「超宗越格」と「無上の大禅定」 に比丘普照の序文がある。 雪竇禅師のような 雪竇禅師は超凡の 序文に明覚大師雪竇重 「超宗越格 形 ルで、 を緊密な関 の境界に至 宗派などを

#### おわりに

係に結ぶことから見れば、

彼は修行の目的を明確にすることによって形式について拘りが全くない。

道教の内丹法を仏教の修行に取り入れた前提と言えよう。

別を超越することによって、

中 る 論としては、 国 内容は今後の私の課題とする。 |融合はこれだけではなく、「三教思想」も存在している。 本論では、 式の 儒仏道 座禅に 白隠禅師はよく内丹法を座禅のなかに導入し、 三教思想が含まれ、 おける内丹法の活用を中心に、 弟子の東嶺慈円になると、 白隠禅における思想と実践 白隠禅師 独自な座禅法を創出した。 神儒 仏三教思想を論じるようになった。 の三教思想には、 の融合性を考察した。 宋明 実は白隠禅にお 一禅の中に孕む

辻惟雄

「仏教と庶民の生活」

『図説日本の仏教五

庶民佛教

辻惟雄責任編集、

新潮社、

九九〇年

(2)白隠禅師 『寝惚之眼覚』 『白隠禅師法語全集』 第〇〇冊 -道元禅、 芳澤勝弘訳注 禅、 禅文化研究所、 二〇〇二年 五〇頁

白隠

盤珪禅-

—」『禅思想史研究

第一二、

岩波書店 Ŧī. 頁

九八七年;同 『禅と思想』ぺりかん社、 九九七年

「日本禅における三つの思想類型

(3)

鈴木大拙

- (4)葛兆光 『増訂本中国禅思想史 従六世紀到十世紀』上海古籍出版社、二○○八年、二三七頁~二三八頁
- (5) 韓煥忠「圭峰宗密対禅宗的判釈」『宗教学研究』第四期、四川大学道教与宗教文化研究所、二〇〇七年、九九頁~一

〇四頁。

⑹荒木見悟『仏教と儒教 中国思想を形成するもの』(一九六三年) 研文出版、一九九三年:廖肇亨『仏教與儒教』(二○○八年

石井修道「頓悟漸修について――『裴休拾遺問』を中心として」『印度学仏教学研究』第二九巻二号、 台湾・聯経書房、二〇一七年、一一三頁~一一六頁 日本印度学仏

教学会、一九八一年、五八六頁

(8)山田邦男「禅の人間形成論的考察の試み:近代化との関連において(二)」『大阪府立大学紀要(人文・社会科学)』、「大 ⑺岩井貴生「公案体系とその構造」『仏教経済研究』四四号、駒澤大学仏教経済研究所、二○一五年、三五頁。

阪府立大学 高等教育推進機構」、一九八六年、六一頁

- ⑼馬淵昌也「宋明期儒学における静坐の役割及び三教合一思想の興起について」『言語・文化・社会』第一○号、学習 院大学外国語教育研究センター、二〇一二年、八七頁~一四三頁
- ⑪変性意識状態(Altered States of Consciousness, ASCと略称)、日常意識と異なる一時的な意識状態を指す。頓悟や見性 (10) 白隠禅師 クによって提起された。Amold M. Ludwig, Altered States of Consciousness, in Archives of general psychiatry15(3),1966 のほか、夢、幻なども ASC と呼ばれる。この思想現象の名前は、一九六六年に精神科専門家のアーノルド M・ラディッ 『壁生草』『白隠禅師法語全集』第三冊、芳澤勝弘訳注、禅文化研究所、一九九九年、二三三頁~二三四頁。

(3)白隠禅師『壁生草』『白隠禅師法語全集』第三冊、(2)命根は命もしくは息の根を意味する。

芳澤勝弘訳注、

禅文化研究所、

一九九九年、二三五頁。

pp.225-234

九九四年、二一頁参照

『隻手音声』『白隠禅師法語全集』

第一二冊、

四三頁

(19)柳田聖山 ⑱南宋時代の無門慧開(一一八三~一二六○)によって編集された仏教公案集で、日本の入宋僧心地覚心(一二○七~一二 (16)(15)(17)若生形山 白隠禅師 瀧瀬尚純 九八)はそれを持って帰った。無門慧開著、西村恵信訳註 「無字の周辺」『禅文化研究所紀要』七号、 『禅関策進講義』光融館、一九○九年、五八頁、六○頁~六一頁 『遠羅天釜』『白隠禅師法語全集』第九冊、芳澤勝弘訳注、禅文化研究所、二○○一年、四二七頁~四二八頁、 白隠年譜」 『白隠 衆生本来仏なり』別冊太陽 日本のこころ二〇三、平凡社、二〇一二年、一六二頁 禅文化研究所、 『無門関』ワイド版岩波文庫、二〇〇四年、二〇三頁。 一九七五年、 一頁~五 一頁

20無門慧開 『無門関』、 原文:趙州和尚、 因僧問、 狗子還有佛性也無。 州云、 無。 西村恵信訳注 [無門関] 岩波書店

(21) 白隠禅師 (22) 白隠禅師 『八重葎』『白隠禅師法語全集』第七冊、 芳澤勝弘訳注、 芳澤勝弘訳注、 禅文化研究所、 禅文化研究所、二〇〇一年、 一九九九年、 一五三頁。

23白隠禅師 一七三頁 『壁生草』 『白隠禅師法語全集』 第三冊、 芳澤勝弘訳注、 禅文化研究所、 一九九九年、一七二頁

西村則昭「ラカンと禅仏教 絶対無としての現実界の言語化」『仁愛大学研究紀要』人間学部篇、一四号、二○一五年 24)白隠禅師 ~一四頁。 『隻手音声』『白隠禅師法語全集』 第一二冊、 芳澤勝弘訳注、 禅文化研究所、二〇〇一年、三七頁~三八頁

26 西田幾多郎 無―鈴木禅学と西田哲学』 「無の自覚的限定」 青土社、一九九六年、一頁~一四頁;呉汝鈞『絶対無的哲学 京都学派哲学論』 一九三二年 (『西田幾多郎全集』 六、 岩波書店、 一九六五年、 一一七頁) ;秋月龍 台湾商務 『絶対

印

計書簡、

一九九八年。

頁

禅文化研究所、一九九九年、一二八頁~一二九頁。

(14)

白隠禅師

『壁生草』『白隠禅師法語全集』

第三冊、

芳澤勝弘訳注、

28 白隠禅師

27鈴木大拙 「般若経の哲学と宗教」一九五〇年(『鈴木大拙全集』五、 岩波書店、一九六八、一六頁)。

❷白隠禅師『八重葎』『白隠禅師法語全集』第七冊、芳澤勝弘訳注、禅文化研究所、一九九九年、一六九頁~一七○頁

『遠羅天釜』『白隠禅師法語全集』第九冊、芳澤勝弘訳注、禅文化研究所、二〇〇一年、四二八頁~四二九頁。

30鎌倉時代と室町時代を経て、 大応国師の宗峰妙超(一二八二~一三三八)、無相大師の関山慧玄(一二七七~一三六一)を指している 日本の臨済宗各宗派は、「応灯関」という主流に帰した。「応灯関」は大応国師の南

③白隠禅師が正受老人から印可をもらったことについて、書面的な記録がないため、 茂雄『白隠』『日本の禅語録』第一九巻、講談社、一九八一年、一九頁 疑問視されることもある。

32 鎌田茂雄 『白隠』『日本の禅語録』第一九巻、講談社、一九八一年、五七頁。

|鉛半田栄一「白隠の禅思想と「軟酥の法」」 『比較思想研究』 三八号、二〇一二年、四八頁~五六頁 (33) 白隠禅師 『夜船閑話』『白隠禅師法語全集』第四冊、芳澤勝弘訳注、禅文化研究所、二〇〇〇年、 九九頁~

一〇〇頁

鎌 Ħ

禅学研究会、一九四一年、五七頁~八一頁;同『白幽子 史実の新探求』山口書店、一九六〇年;白隠禅師 北白川の山に入り隠居を始めた。宝永六 (一七〇九) 年に没した。伊藤和男 「白幽子史実の新探求」 『禅学研究』 三五号

矧白幽子、姓は石川、名は慈俊、号は松風窟。正保二 (一六四五) 年に武蔵国に生まれ、寛文 (一六六一) 元年に京都の

36笠井哲「白隠禅の思想的背景」『印度学仏教学研究』 **『白隠禅師法語全集』** 第四冊、芳澤勝弘訳注、禅文化研究所、二〇〇〇年、一〇二頁 第四一卷二号、一九九二年、二七八頁

(38) 方立天 『中国仏教哲学要義』中国人民大学出版社、二〇〇二年、二九頁。

(37)白隱禅師『夜船閑話』『白隱禅師法語全集』第四冊、

芳澤勝弘訳注、禅文化研究所、二〇〇〇年、一〇六頁

(40)全鍾鑑 【儒道仏三教関係簡明通史】人民出版社、二〇〇八年、二一三頁。 内観・軟酥の法と内丹」『花園大学国際禅学研究所論叢』

《野村英登「白隠の修行法と道教の錬金術

花園大

学国際禅学研究所、二〇〇六年、二四九頁。

(41)白隠禅師 『夜船閑話』『白隠禅師法語全集』 第四冊、 芳澤勝弘訳注、 禅文化研究所、二〇〇〇年、一〇八頁

(42)故宮博物院編 『羅浮山志会編 虎丘山志 虎邱綴英志略 海南出版社、二〇〇一年、 八五頁。

(3)麻天祥『中国禅宗思想発展史』湖南教育出版社、一九九七年、一頁。

(44)五家七宗:臨済宗、 潙仰宗、 雲門宗、 曹洞宗、 法眼宗を禅宗五家と呼ぶ。 また臨済宗から分れた黄龍派と楊岐

合わせて七宗と呼称する。

(46)45)白隠禅師 - 山田慶児 「『黄帝内経』の成立」 『思想』 六六二、岩波書店一九七九年、九四頁:同「黄帝内経 『夜船閑話』『白隠禅師法語全集』 第四冊、 芳澤勝弘訳注、 禅文化研究所、二〇〇〇年、 -中国医学の形成過程 一一〇頁

·日本東洋医学雑誌』一般社団法人 日本東洋医学会四二巻二号、一九九一年、二一七頁。

幼中国中医科学院医史博物館に清初期の清宮如意館道門絵師の「内経図」が所蔵される。これは現在研究にお 使われる版本である。

(48)たとえば『黄帝内経・霊枢』によると、 の中の太陰である。 肺臓は陽の中の少陰、 心臓は陽の中の太陽、 肝臓は陰の中の少陽 腎臓は陰

(50)藤本晃 How to Emer the First Jhāna(色界第一禅定の入り方)『印度学仏教学研究』 五四(三)、二○○六年、一一七一頁 → 一一七五頁。

(49)

白隠禅師

『夜船閑話』

『白隠禅師法語全集』

第四冊、

芳澤勝弘訳注、

禅文化研究所、二〇〇〇年、一二三頁

⑸潘啓明 『『周易参同契』通析』上海翻訳出版公司、一九九○年、六九頁。

63乳を煮詰めてつくったもので、 白隠禅師 『夜船閑話』『白隠禅師法語全集』 酥、 蘇などの種類があり、 第四冊、 芳澤勝弘訳注、禅文化研究所、二〇〇〇年、 それぞれの作り方と形態が異なる。ここでは柔らかな油 \_\_ 一頁 四 三頁。

質の個体、すなわちバターのようなものと考えられる。平田昌弘「古代の日本をたどる一 マン』六四巻九号、北海道協同組合通信社、二〇一四年、六四頁~六六頁。 -酥と蘓とは?」『デーリィ

54野村英登「白隠の修養法と道教の錬金術― 内観・軟酥の法と内丹」『花園大学国際禅学研究所論叢』 花園大学国際

57)白隠禅師

『遠羅天釜』『白隠禅師法語全集』第九冊、

芳澤勝弘訳注、

禅文化研究所、二○○一年、二四八~二五○頁

禅学研究所、二○○六年、二五五頁~二六○頁。

56)白隠禅師 55)白隠禅師 『夜船閑話』『白隠禅師法語全集』第四冊、芳澤勝弘訳注、禅文化研究所、二〇〇〇年、八五~八六頁。

『壁生草』『白隠禅師法語全集』第三冊、 芳澤勝弘訳注、 禅文化研究所、 一九九九年、三〇一頁

工大学外国語学院博士科研科研啓動項目(WY2022 - BSQDJJ8) 付記:本研究は江西理工大学高層次人材科研啓動項目 「中日三教思想比較研究」(205200100562) の助成を受けたものである。 と江西理 白隠禅における思想と実践の融合性――座禅における内丹法の活用を中心に――(宋琦)