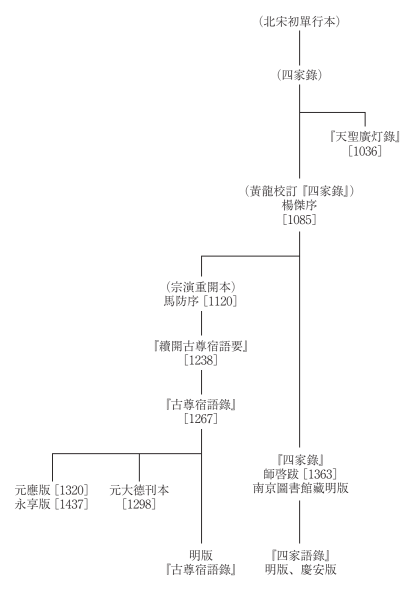
## 臨濟義玄禪師の禪思想

資料

#### 衣川 賢次

編し、 明版 集成。 宿語錄』(一二六七)に引き繼がれ、この臨濟部分が元大德二年(一二九八)刊本として單行化され、日本 つの系統がある。ひとつは『四家錄』の系統で、馬祖・百丈・黃檗・臨濟の四家の語錄を一書に編纂した 五山版 臨濟義玄禪師の禪思想を考えるさいの資料をどこに求めるべきか? 現在に傳わる『臨濟錄』には 『四家錄』(師啓跋[一三六三])に受け繼がれる。もうひとつは黃龍慧南校訂本をさらに圓覺宗演が再 馬防の序(一一二〇)を附したテクストが『續開古尊宿語要』(一二三八)に收錄され、さらに 『天聖廣燈錄』(一○三六)に收錄され、のち黃龍慧南の校訂を經て、楊傑の序(一○八五)を附し、 (元應二年版 [一三二〇]、永享九年版 [一四三七,大正藏所收])が刊行された。 ふた



臨濟禪師

0

「示衆」は河北鎭州臨濟院において、各地から來參した行脚僧に向っておこなわれた說法の

上掲は『臨濟錄』版本の系統圖である(括弧內は現存しない版本)。

にも改變が加えられ、宋代資料による增補があるから、前者のもっとも古い形態を存する『天聖廣燈錄』を つまり四家錄と古尊宿のふたつの系統がある。後者は圓覺宗演によって再編されたとき、 編成にも字句

もって基本資料となすべきである。

外の部分(圓覺宗演再編本に分類された「上堂」、「勘辨」、「行錄」に相當する部分)は成立が遅く、した れをもとに「臨濟義玄禪師の禪思想」を考察することができる♡。 がって後代の思想を混入している可能性を含むのに對して、「示衆」はもっとも信頼できる資料である。こ なわち臨濟禪師圓寂 その「示衆」は 『臨濟錄』の主要部分を占めているが、この部分は唐代末期から五代(一〇世紀後半)、す (咸通七年、八六六)のほぼ一○○年後には成立していたと考えられる□。「示衆」以

### 二. 臨濟の示衆

r V 訪れたことがあったであろう。 般の參詣者とともに行脚の禪僧が隊を成してこの道を通って五臺山へと巡禮し雲、途中おそらく臨濟院を 集録である。 る。 れる説法は主にこうした行脚僧が對象であったから、しぜん求法行脚の問題にふれることが多くなって 臨濟禪師の「示衆」は行脚僧に「眞正の見解」(正しい考えかた)を持つことを要求し、「眞正の見解 鎭州は當時五臺山進香道の東ルートの起點にあたり『、日本僧圓仁が記錄しているように、一 鎭州城外東南 (のち城內に移転した) の臨濟院は小院であり、「示衆」と言

とはなんであるかを繰りかえし說いている。「示衆」の冒頭第一段にその要點が盡くされている。

光 及. 遲疑! 如今學者不得 勝自至。 師 未曾間歇。 便向外馳求。設求得者,皆是文字名相, 不得自由。你若能歇得念念馳求心,便與祖佛不別。你欲得識祖佛麼?秖你面前聽法底是。學人信! 示衆云:「今時學佛法者, 徇好惡境掇去驢牛肚裏生。道流! 約山僧見處, 道流! 紙如自古先德, 若能如是見得, 病在甚處? 病在不自信處。你若自信不及,即便忙忙地徇一切境轉, 且要求真正見解。 秖是一生無事人。」 皆有出人底路。 終不得他活祖意。 如山僧指示人處, 若得眞正見解, 與釋迦不別。 莫錯 生死不染,去住自由;不要求殊勝 紙是要你不受人惑 !禪德。 每日多般用處, 此時不遇, 欠少什麼? 六道神 要用便用 萬劫千生 被他萬境迴

覺のままにあたふたと運ばれ、よろづの場面に振りまわされて、自由になれないのだ。きみたちが絶 をわきまえておられたものだが、わたしが忠告してやれるのはただ、きみたちは人に騙されるな、と 脱を求めなくとも、解脱はひとりでにわがものとなる。諸君! 古來の先覺がたは、みなすぐれた方便 がどんな人なのか、 えず求めまわる、その心を終熄できたなら、そのときこそ達磨や佛陀と同じなのだ。きみたちは達磨 どこに原因があるか? 原因は自己を信じないところにある。きみたちが自己を信じきれないから、幻 てはならぬ。正しい考えかたを身につけたなら、輪廻にも陷らず、行くも留まるもみづから決める。解 いうことだけだ。忠告に從うなら、從うがよい。迷ったりしていてはだめだ。いまの修行者の缺點は、 師は大衆に向って言った、「いま佛法を學ぼうとする者は、とりあえず、正しい考えかたを求めなく 知りたいと思うか? 今わたしの面前で説法を聽いているきみたちこそ、それなの

ができたなら、諸君はただ一生無事の人である。」 ちの六根が放つくすしき光は、途切れることなく射しつづけているではないか。このように見ること 諸君は釋迦と何の違いもないのだ。每日の種々の行ないに、何の缺けたるところがあろうか。きみた 禪師がたよ! 今生に善知識に遇わなければ、永遠に三界を輪廻し、臨終に現れる好ましき境界、おぞ だ。きみたち自身が自己を信じきれないから、外に求めまわるのだ。外に求めて、たとい得られたと ましき境界のままに、驢馬や牛の腹に入って轉生することになる。諸君! わたしの見かたに據れば しても、みな文字や言葉ばかりで、けっして活きた達磨の思想ではない。考え違いをしてはならぬ!

求めて行脚することのない無事の人となるのだ、と。 說法を聽いているきみたちこそが祖師・佛陀と變わらないということだ。それを信ずることができたなら、 臨濟禪師は言う、「眞正の見解」を持つことが解脫である。「眞正の見解」とはなにか? 今わが目の前で

### 三. 理論――馬祖の革新

戒律に依る煩惱對治、 是佛」、「性在作用」を說いた。「佛性はわが心にあり、それはわが行爲に發揮される」という佛性論 臨濟禪師がかく言う理論的根據は馬祖禪の考えかたにある。 傳統的な佛教學では、佛性は人人具有ではあっても、煩惱の雲に覆われて發揮されぬゆえに、繁多な 厖大な經論の學修、 長期にわたる修行、 中唐の馬祖道一(七〇九~七八八)は「卽心 その果てに佛陀の悟りが設定されていた。 であ

而

金剛醍醐,

これは幾世にもわたって輪廻轉生を繰りかえし、その果てに最終解脱を得るというインド人の思想である に據って、「佛は人に遠からず」、「道は衆生を離れず」であるはずだと考えたのである⑤。 中國人の馬祖はこのような迂遠な考えかたには耐えられず、孔子の「道は人に遠からず」(『禮記』 中庸

嘗曰:「佛不遠人,卽心而證。法無所攝, 觸境皆如。 豈在多岐, 以泥學者?故夸父、 喫詬, 求之愈疎

正在方寸。」(權德輿「洪州開元寺石門道一禪師塔銘并序」)®

父や喫詬は追い求めて、ますます遠ざかったのだ。だが金剛と醍醐は、まさしくわが心にあるのであった。 \*\* といて現れるのだ。多くの修行法を設定して、修行者を煩わせる必要などないのである。ゆえに夸相として現れるのだ。多くの修行法を設定して、修行者を煩わせる必要などないのである。ゆえに参 佛なることを悟るのだ。しかし心という法は坐禪を修して治めるものではない。對象に觸れたとき實 かつてわたくしにつぎのように言われた、「佛は人と離れた存在なのではない。わが心においてこそ

若說. 如來權敎三藏 河沙劫說不可盡. 猶如鉤鏁亦不斷絕; 若悟聖心 總無餘事。 (『天聖廣燈錄 卷八洪

州馬祖道一大寂禪師章

で罪人の鎖の拘束が斷ち切れぬようなものだ。しかし如來の心を悟るならば、一擧に決著がつく。 ま如來が假りの方便として說いた教えについて話すなら、 永劫に話し續けても終わらない。まる

非 離眞而 有 立處卽 真 立處盡是自家體。 若不然者, 更是何人! (『景德傳燈錄』 卷二八江西大寂道

禪師語

本體である。もしそうでないなら、いったいわたし以外の誰にその資格があるというのだ! 人は眞理を離れて存在するのではない。いまここにこそ眞理があるのだ。いまここのすべてが自己

長遠, 者。」(『宋高僧傳』卷一一唐汾州開元寺無業傳) 道不離衆生, 實未能了。」大寂曰:「只未了底心卽是, 笑而言曰:「巍巍佛堂,其中無佛。」業於是禮跪而言曰:「至如三乘文學,粗窮其旨。 後聞洪州大寂禪門之上首, 勤苦曠劫, 豈別更有佛! 亦猶手作拳, 方始得成。今日始知, 特往瞻禮。 法身實相, 本自具足, 別物更無。不了時卽是迷,若了卽是悟;迷卽衆生, 拳全手也。」業言下豁然開悟,涕淚悲泣, 業身逾六尺, 屹若山立。 顧必凝睇, (9) 一切萬法, 從心所生, 聲件洪鐘。 向大寂曰:「本謂佛道 嘗聞禪門卽心是佛 但有名字, 大寂一見異之 悟卽是佛:

その心こそがそれだ! それ以外にはない! 無業はかしこまって禮拜し、跪いて、「わたくし、佛教の學問についてはほぼ窮めました。 に出ると、まるで山が屹立したようで、相手を見るときはギロリと凝視し、加えて梵鐘のごとき大音 (卽心是佛) だと承りましたが、これがまったくわかりませぬ」。すかさず、馬祖「わからぬという、 のち洪州の馬祖禪師が禪門の指導者だと聞き、出向いて挨拶をした。無業は六尺の巨漢、 馬祖は一見して大器だと知り、笑って言った、「たいそう立派な伽藍だが、本尊がお留守だな」。 わからない時が迷いだ、 わかったら悟りなのだ。迷えば 禪門では 馬祖 の前

ものはわが心より生じ、それは名辭のみあって、實體はないのだ、と」。 りました。今日はじめて知りました。法身という真實相はもともとわたくしに具わっていた、 佛道というものは長く遠い道のり、無限の苦しい修行の果てに、はじめて成道があるのだと思ってお ば掌じゃないか。」これを聽くや、無業は豁然大悟した。涙があふれるまま、申し上げた、「わたくし 衆生、悟れば佛だ。道は衆生を離れてあるのではない。衆生のほかに佛があろうか! 握れば拳、 一切の

聞覺知の日常の營爲のなかに佛性は發揮されているというが、これはいかなる事態であるのか。 法なのであった。禪の悟り「卽心是佛」はいかにしてわがものとして實感されるのか。「性在作用」― 集中している増。しかしこの點こそが馬祖の教說の新しさであり、「卽心是佛」なることを人が感得する方 ´?〜七七五)の反撥を呼び彎、圭峯宗密(七八○〜八四一)の危惧を招き彎、のちの宋學の批判もこの點に 馬 祖の教説のうち「卽心是佛」は廣く受け入れられたが、「性在作用」(作用卽性) 説はただちに南陽慧忠 馬祖は言

切衆生, (『天聖廣燈錄』卷八) 不解返源, 從無量劫來, 隨名逐相 不出法性三昧。長在法性三昧中, 迷情妄起, 造種種業。 若能一念返照 著衣喫飯. 全體聖心。 言談祇對。 汝等諸人, 六根運用 各達自心 一切施爲

ことはない。つねに法性三昧のただ中で服を著け、飯を喰らい、人と語り、 すべてのひとびとは、久遠の昔より今に至るまで、法性三昧(ひらかれた悟りの世界)からはみ出た 應對しているのだ。六根

從うのではなく、ひとりひとりがみづからの心に立ち至るのだ。 できないで、表面的な名前や形を追い求め、むやみに迷いを起こしては、さまざまな業を造る。 しもし一瞬でも氣づき顧みたなら、そのとたんにまるごと聖人の心である。諸君よ、わたしの言葉に のはたらき、あらゆる行爲のひとつひとつが法性に適っている。しかるにこの根源に立ち返ることが

色卽是見心」(物を見てわが心を知る)という悟道の方法である。 しているようであるが、「一念に返照」して「自心に達する」、その契機はなんであるか。それが馬祖の「見 徳傳燈錄』卷二八「江西大寂道一禪師示衆」)と言っているのは、かれじしんにその體驗があったことを示唆 を要するのである。個人におけるこうした事理圓融した世界の實現を、馬祖が「皆な心の迴轉に由る」(『景 ることによってのみ、このことわりが自己に實感されるという。すなわち「回光返照」という回心の體驗 の人が悟りのただ中に在る」とは、證明も說明もできない確信というほかないが、ただ「一念に返照」す この「一切衆生, 中國人らしい「百姓は日用して知らず」(『周易』繋辭傳上)という考え方があるようである。「すべて 從無量劫來,不出法性三昧。長在法性三昧中,著衣喫飯,言談祇對」という說の背後に

色不自色 因心故色。故經云:「見色卽是見心。」(『宗鏡錄』卷一,大正藏四八,四一八下) [4]

法無自性,三界唯心。經云:「森羅及萬像,一法之所印。」凡所見色,皆是見心。心不自心,因色故心;

心が現出したもの」という。ひとに見えるものは、 ものごとには不變の實體はない。世界内の存在はただ心のみ。ゆえに經に「あらゆる存在と現象は みな心の現出として見えるのだ。心はそれ自體で

じめて物なのであって、 心なのではなく、物に對してはじめて心なのであり、物はそれ自體で物なのではなく、心を待っては 兩者は相依相對の關係にある。ゆえに經に「物が見えると心が見える」とい

ここで馬祖は師の南嶽懷讓の語に據りつつ、「見色卽是見心」をつけ加えているのであるが、この「見色

替えたものと理解されている。『楞伽經』にはつぎのように言う。 卽是見心」のもとづく經典は未詳である。そしてこれは『楞伽經』の「自心現」、「自心現量」 を馬祖が言

無、常無常見。 佛告大慧:「如是。凡夫惡見所噬! 譬如畫像, 不高不下, 而彼凡愚 外道智慧, 作高下想。」(『楞伽阿跋多羅寶經』卷二〈一切佛語 不知如夢, 自心現量, 依於一異、 俱不俱、

大正藏一六,四九一上)

えば繪に描かれた像は平面で高低はないが、凡夫愚夫は見て高低があると思いこむようなものだ。」 佛は大慧に告げた、「そのとおりだ。凡夫は誤った見かたに執われて、外道の淺はかな智慧のよう 夢のようなことだとは知らず、自分の心が現出したものを見て、さまざまの判斷をするのだ。例

譬喩 りもしない幻想を現出して、さらにその幻想を實體視してさまざまな感情を抱く」というもので、それを これは人がいかに認識を誤るかという説である。『楞伽經』の「自心現量說」は「自心が妄想によってあ (陽炎・乾闥婆城・夢・畫像・垂髮・火輪・水泡・樹影など)によって說明するのである。『楞伽經』

習性は かりである れわれはそれを見て、それに執われているのだ」(高崎直道)
『と言われる。ただし「自心現量」という心 思っているもの)は、實は心內に作られたイメージにすぎない。すなわち、心が現し出した像であり、 對象についての像を心內に作り、それを見、知るのである。……すべての存在(われわれが客觀的實在と 識説は「ものを見るとか知るということは、 『楞伽經』においては自明の理なのであって、證明の必要のない前提として繰りかえし說かれるば 認識論的にいえば、 對象そのものを見、 知るというよりは

くあるべしというテーゼとして提示されるのである。 色卽是見心」は逆に外界を見るわが心を再發見して、そこに佛心の作用を認めるのであって、肯定的にか 依據しながら、「自心現量」は人が外界を實體視して認識を誤る否定的な心の習性を言うのに對して、「見 うが、兩者はじつは相反する立場から言われた言說なのである。外界は自心の現出だという唯識說にともに この心の習性としての「自心現量」はたしかに「見色卽是見心」という定言の背景をなすものでは

ない以上、 すなわち「馬祖は最終的にいかなる形式の開悟をも否定したのである。開悟ということは迷いと悟り、 を用いず。但だ汚染する莫れ」®。もし「修」をいうならば、「自性は本來具足せり。但だ善惡の事上に於 たくない、外にそれを求めることはむしろ清浄心を汚すものである、とした。馬祖は言う、 よいのであって、このうえ更に「佛法」を學び、「修行」をし、「坐禪」をして「悟り」を求める必要はまっ いて滯らざるを、喚んで修道の人と作す」⑮。宗密も總括して言う、「但だ心に任するを修と爲すなり」 馬祖によれば、人間はみな覺醒した世界に生きているのであるから、 の區別を前提とする。だが平常・完全なる心がすでに佛性なのであり、 開悟も存在せず、 頓悟・漸悟など論外である」®。 日常の生活の裡に自足してお がんらい區別する必要は 「道は修

よび尊者の偈である。

うに を馬祖 ことはない。ここにおいてあらためて「見色卽是見心」という悟道論が注目されるにいたった。 「性在作用」說の根據とされるのは、 單純明快な「平常無事」 禪門に引き寄せたのであるが、 論は僧俗に廣く衝撃を與えるとともに、 冷靜になって考えてみると、これほど「言うは易く、行うは難き」 禪宗で傳承された菩提達磨の弟子波羅提尊者と異見王の また強い吸引力をもって多くの人 周知のよ 問答お

體亦難見。」王曰:「若當用之, 識。」王曰:「師既所見, 攝 性在何處?」 不出微塵。 |又問曰:「何者是佛?」 波羅提曰:「見性是佛。」 王曰:「師見性不?」 波羅提曰:「我見佛性。 處世名人;在眼曰見, 識者知是佛性 波羅提曰:「性在作用。」王曰:「是何作用? 今不覩見。」波羅提曰:「今現作用. 云有作用,當於我處而有之不?」波羅提曰:「王若作用, 在耳曰聞;在鼻辨氣, 不識者喚作精魂。」(『宗鏡錄』 幾處出現?」師曰:「若出用時,當有其八。」卓立雲端, 在口談論;在手執捉, 卷九七, 大正藏四八, 在脚運奔。遍現俱該法界 九三九上) 現前總是;王若不用 以偈告曰:「在胎 王自不 王

性は作用するところにある」。王、「如何なる作用であるのか。 なければ、 朕にもあるのであろうか」。 に作用しているのを、王は自分でわからぬのだ」。王、「師は見ることに本性の作用があると言うなら は本性を見られたのか」。 異見王はさらに問う、 本體は見えぬ」。王、「もし作用すれば、 「何をもって佛とするのか」。波羅提、「本性を見るものが佛である」。 波羅提、「わたしは佛性を見た」。王、「本性はどこにあるか」。波羅提、 波羅提、「王が作用するなら、 幾處に現れるのか」。波羅提、「作用すれば、 現前するものはすべて本性であり、 いまそれが見えぬ」。 波羅提、 「いま現 芙 作用し 八處

は語る。 に現れるであろう」。波羅提は雲間に立って偈で告げた、「母胎にあっては身といい、 眼にあっては見るという、耳にあっては聞くという。鼻にあっては匂いを區別し、 手にあってはものをつかみ、足にあっては走る。擴大しては世界を被い、収斂しては微塵に 世に出ては 口にあって

わかる者はこれが佛性だと知り、 わからぬ者は精魂と呼ぶ」。

ものらしくは、 ただし、この故事の古い淵源は確認できず、 中國人の創作にかかる可能性が高い。すなわち中國的な、中國人に受け入れられやす おそらく馬祖禪を根據づける『寶林傳』において登場した

び込む吸引力をもっていた。晩唐五代の動亂期に當って、 過激な新興宗教として登場し、その教說は相當に衝擊的であったため、この新興禪宗は多くの ば、唐から宋へ、社會は中世から近世へと大きく轉移するなかで、中唐馬祖に始まる禪宗は、 ~八六〇])らによって廣まり、九世紀江西・湖南を中心に多くの修行者を引き寄せていた。巨視的に見れ 悟道論と「平常無事」という修道論をそなえた新しい中國禪が八世紀後半に登場した。この理論は馬祖 て度僧し、その結果禪宗社會に大衆化現象が起こった。當時は潭州潙山靈祐のもとに千六百衆、 弟子の百丈懷海(七四九~八一四)とその弟子潙山靈祐(七七一~八五三)、黃檗希運(?~大中年間 石霜山慶諸 こうして、馬祖道一による「卽心是佛」、「性在作用」 福州雪峯義存(八二二~九〇八)には千七百衆が聚まったという時代である。 (八○七~八八八)のもとに一度に「二百來个新到」、洪州雲居道膺(?~九○二) (作用卽性) という佛性論と「見色卽是見心」という 藩鎭の實力者が競って支持し、私的戒壇を設け 臨濟禪師も若年の南方 には千五 唐代佛教 出家者を呼 同じく潭 一八四七

唐末の禪宗は

行脚でこの新しい禪思想に深く影響を受けていた。

馬祖道一から百年後の九世紀後半、

ある。

の洞山、 鎭州 曹山、雲居山、 (臨濟義玄) などで、 湖南の潙山、仰山、石霜山、徳山、 唐宋變革期といわれる動亂の時代に對應する生き方が模索されていたので 福建の雪峯山、そして河北の趙州

### 四. 實踐——行脚僧への說法

ように「人惑を受けてはならぬ」と忠告したのである。 衆」說法をした。その基調は「外に求めまわる行脚をやめよ」ということであった。上掲「示衆」に言う 河北鎭州臨濟院にあって、義玄禪師は馬祖禪の基本理論に據りつつ、各地から參問に來る行脚僧に「示

# [一]「人惑」の第一は傳統的佛教學である

によれば、かれらはこれまで馴染んできた佛教教學の羈絆を脱しきれないで、いくつもの「誤った考え」に 行脚僧はすでに既成の佛教に限界を感じて新興宗教たる禪宗に身を投じ、行脚に出たのであるが、臨濟

(1)まづ第一に、佛陀を究極の理想と設定してその境涯に至らんことを求めることである。

是究竟,緣什麽八十年後向拘尸羅城雙林樹間側臥死去? 佛今何在? 明知與我生死不別。你言:「三十二 【七一】有一般秃比丘,向學人道:「佛是究竟, 於三大阿僧祇劫修行,果滿, 始成道。」道流! 你若道佛

切諸天、 權且立虛名。 (萬四千眷屬入藕絲孔中藏。 莫是聖否? 神仙、 假言三十二,八十也空聲。有身非覺體, 阿修羅、 大力鬼亦有神通, 如山僧所擧, 應是佛否? 道流! 莫錯! 秖如阿修羅與天帝釋戰 無相乃眞形。」你道:「佛有六通, 皆是業通、 依通 是不可思議。」一 戦敗.

相、八十種好是佛。」轉輪聖王應是如來。

明知是幻化。

古人云:「如來擧身相,

爲順世間情。

恐人生斷

領

ならば、天の神、 ただけで、八十と言うのもでたらめである。 り深い人は虚無の心をいだきやすいゆえ、間に合わせに名目を立てたのだ。でまかせに三十二と言 であろう。古人が「如來の全身のすがたは、眼に見たいという世間の人情に隨って表したにすぎぬ。疑 だ」と言うが、それならあの轉輪聖王だって聖人ということになる。佛陀も現身の人だったとわかる ちまでがそのまねをして、「佛陀こそは究極のかたである」と言うなら、いったいどうして八十歳で 通 率いて蓮の糸の中に隱れたというが、こんなのを聖人と言えるか?わたしがいま擧げたのは、 生き死にと何ら變わらぬことがわかるであろう。きみたちは「三十二相、八十種好こそは佛のあかし 拘尸羅城の雙林樹のもとに横たわって死んでしまったのか?佛陀は今どこにいるのか? われ るであろうか? のすがたである」と言うとおりである。きみたちは「佛陀はすばらしい六神通を發揮なさる」と言う。 めて成道されたもうたのだ」などと修行者に向って說教を垂れる坊主がおるが、諸君よ! もしきみた |佛陀こそは究極のかたである。三大阿僧祇劫の長きにわたって修行を積まれ、その成果として始 依通にすぎない 諸君! 地の神、 間違えてはならぬ! 阿修羅、大力鬼もみな神通を發揮するのであるから、佛陀ということにな かたちあるは覺者の身體ではない、かたちなきこそが旨 阿修羅は帝釋天と戰って敗れるや、八萬四千の みな業 n

感慨から生まれたものであろう。

道論である。

陀」はまったく新しい佛陀像であったw。これはおそらく會昌の廢佛の徹底的破壞を目睹した臨濟禪師 この時代に「佛陀はわれわれと同じ血の通った人間であって、八十歳で死んだ人である」という「人間佛

(2)第二に 「佛陀の悟りの境涯に到達するには、多くの修行の階梯を履まねばならぬ」という教學の修

道人, 辟支, 古人云:「若欲作業求佛 四 八 猶如廁穢。 終不如是。 道流! 菩提、 但能隨緣消舊業, 任運著衣裳, 取山僧見處, 涅槃, 佛是生死大兆。」 如繋驢橛。 坐斷報化佛頭。 何以如此? 秖爲道流不達三祇劫空, 十地滿心, 要行卽行, 猶如客作兒。 要坐卽坐, 無一念心希求佛果。 等妙二覺, 所以有此障礙。 擔枷負鎖漢。 緣何如此? 若是眞正

らぬ。 になりたいなどと思うならば、そのとき佛こそは生死輪廻の重大な契機となる」からなのだ。 を受けとめて生き、運に任せて身に合った衣裳をつけ、行こうと思えば行き、坐ろうと思えば坐り、 障害があるためなのだ。まことの正しき道人ならば、けっしてそうではない。ただ因緣のままに宿業 は小作奴隷、等覺・妙覺は囚われの罪人、羅漢・辟支佛は糞尿、菩提・涅槃は驢馬を繋ぐ杭にほかな ことさら悟りを得ようなどとはチラリとも思わぬ。なぜか? 古人の言うとおり、「もしも修行して佛 諸君! わたしの見かたによるならば、わたしは報身佛、 なにゆえかく申すかといえば、それら修行の階梯が空名にすぎぬことに、諸君が達觀できな 化身佛の頭も尻に敷く。 十地に至 った菩薩

任運」という禪的=老莊的生き方を對置しているのは、やはり中國人らしい主張である。 佛教學が構想した巨大な修道體系がすべて激越な批判の對象となっている。 臨濟がこれに對して「隨

【六六】你諸方言道:「有修有證。」莫錯! 設有修得者, 皆是生死業。 你言六度萬行齊修,

求佛求法卽是造地獄業,

求菩提亦是造業,

看經看敎亦是造業。佛與祖師是無事人。

であった。 も造業、經典を讀むのも造業である。佛陀と祖師がたは、外に何も求めず、爲すことのない無事の人 そういう修行をしたところで、みな生死輪廻の業となるのみだ。諸君らは「六度萬行のすべてを修せ ん」と言うが、わたしから見ればみな造業、 諸君らのところでは「修行して眞理を悟る」と言っているが、考えちがいをしてはならぬ。たとい 佛を求め法を求めるのは地獄行きの業、悟りを求めるの

邪境競頭生。 得成佛。」如此說者, 何處? 後生小阿師不會, 【六八】道流! 諸方說:「有道可修,有法可證。」你說證何法? 修何道? 你今用處欠少什麼物? 修補 智劍出來無 如春細雨。古人云:「路逢修道人,第一莫向道。」所以言:「若人修道道不行 一物, 便卽信者般野狐精魅, 明頭未顯暗頭明。」所以古人云:「平常心是道。」 許他說事, 繋縛他人,言道:「理行相應:

が、 諸君よ! きみたちのところでは「修すべき道があり、悟るべき法がある」と言っている。 いったい何の法を悟り、 何の道を修するのか? いまこうして活動しているきみたちに、 いったい

言われる。

ゆえにまた古人は言う、「平常の心が道である」と。

現れて妨げるのだ。智慧の劔を一振りすれば、すべて消え失せ、光明が真っ暗に、暗黒が明るい」と 意の三業の清淨を大切に守って、始めて成佛できる」などと言うのに丸め込まれている。このように らず、ああいった狐ツキの輩が説法して人をしばりつけ、「教えられた教理どおりに自ら修行し、 何が缺けているというのか? どこを修理して繕おうというのか?新米の坊主どもはこのことがわ けてはならぬ」と。ゆえにまた、「もし道を修しようとするなら、道は歩けない。あらゆる邪鬼惡魔が 言う者は春の細雨のごとく絕えない。古人は言う、「道を修している人に出逢ったら、けっして話しか

る。そのように信じて生きるのだ」と。 とのない無事の人であったからだ。「修行して佛陀になるのではない。今の諸君こそが佛陀と同じなのであ 臨濟は 「修行して道(眞理)を悟るのではない」と言う。なぜなら、 理想とする佛陀と祖師は求めるこ

是諸佛之母。 了不可得。便入無生法界, 毗盧遮那法界. 【五七】問:「如何是真正見解?」師云:「你但一切入凡入聖,入染入淨,入諸佛國土, 所以佛從無依生。若悟無依: 處處皆見國土成住壞空。佛出于世,轉大法輪, 處處遊履國土, 入華藏世界, 佛亦無得。若如是見得者, 盡見諸法空相, 即入涅槃,不見有去來相貌。求其生死 是眞正見解。」 皆無實法。 唯有聽法無依道人 入彌勒樓閣, 入

界に入り、佛の世界に入り、汚れた世界に入り、清淨な世界に入り、さまざまな佛のおわす世界に入 問う、「正しい考えとはどういうことなのでしょうか」。師の答え、「諸君がいつものように俗人の世

ただ、今ここにわが面前で說法を聽いている無依の道人だけが、諸佛を生み出す母なのである。ゆえ 界が成立し、持續し、壞滅し、空無となることを、諸君の心が現出しただけなのだ。たとえば、『佛陀 から手に入れるものではなくなる。かくのごとく見ることができたなら、これが正しい考えというも に佛はその無依なるところから生み出される。もし無依ということを悟ったならば、佛すらもまた外 たとい諸君が不生不死の眞實世界に入らんと、あちこち訪ねてさまざまな佛の世界を遍歷して、つい はこの世に出生し、教えを說き、涅槃に入られた』と言うが、そこに佛陀その人が現れ、去って行っ に蓮華藏世界に行きついたとしても、結局のところ〈一切は空〉であって、實體がないことがわかる。 た本當の姿は見えない。そこに生きて死んだという實像を求めようとしても、つかむことはできぬ 彌勒菩薩の住む高殿に入り、毘盧遮那佛の光明世界に入って探究しても、そこではさまざまの世

聽している諸君らがその觀念を生み出しているのであり、 えを受けてその境涯を探究するが、それらはみな言語による觀念の世界に過ぎず、今わが目前に說法を傾 める行脚の必要はなくなる。それが「無依の道人」であり、それを自覺することが「眞正の見解」である. ここで臨濟禪師は「眞正の見解」を行脚僧に卽して述べている。諸方を行脚して老師からさまざまな敎 觀念が空なるものとわかったとき、外に佛を求

# 馬祖禪の「性在作用」という佛性論は、佛性のありかを身體動作によって示す方法であり、眼を開閉した [二]「人惑」の第二は禪宗的教條である

精魅」と大いに罵っている。

り、凝視したり、身體を振わせたり、指さしたり、手を振ったり、拂子を立てたりして見せる。また「見 み、安易なワンパターンの方便と化した。臨濟はこうした方便を用いる老師や修行者を「老禿兵」、「野狐 れたが、單純であるだけに、模倣者によって安易に亂用され、禪宗社會の大衆化によって庸俗的理解を生 性を發見するというものである。この單純明快な手法は、その明快さによって當初、衝撃をもって迎えら 色卽是見心」という悟道論は、そうして示された對象を見ることによって、「見るという作用」に自己の佛

是之流, 盡須抵債 【四九】大德! 且要平常, 向閻老前吞熱鐵丸有日。好人家男女被者一般野狐精魅所著, 莫作模樣! 有一般不識好惡禿兵,便卽見神見鬼, 指東劃西, 便卽揑怪。 好晴好雨。 瞎屢生! 索 如

飯錢有日在!

まねをするとは! ドメクラども! 飯代を請求される日が來るぞ! る。こいつらこそ借金を償うために、死んでから閻魔王の前に引き出され、燒けた鐵の玉を吞まされ 主どもは、狐ツキをやって、あちこち指さしたり、「よき晴れかな」、「よき雨かな」などとほざいてお る日がくる。きみたちよいところのお坊ちゃん、お嬢ちゃんが、あんなキツネつきに騙されて奇怪な 禪師がたよ! まづは平常であれ! 人まねをするでない! もののよしあしもわきまえぬゴロツキ坊

【七二】道流! 眞佛無形 真法無相。 你秖麼幻化上頭作模作樣。設求得者, 皆是野狐精魅, 並不是眞

是外道道見解

かされたに過ぎず、けっして真の佛ではない。外道の考えかただ。 ワンパターンのひとまねばかりして、それで佛や法を求め得たと思っても、そんなものはみな狐に化 諸君! 真の佛はすがたを持たず、眞の法はかたちがない。 しかるにきみたちはひたすら現身の上に

緣!」學人不會,便卽心狂。如是之流, 【七三】有一般不識好惡禿奴,卽指東劃西, 總是野狐精魅魍魎, 好晴好雨 好燈籠露柱。你看! 眉毛有幾莖?「者箇具機 被他好學人嗌嗌微笑言:「瞎老禿兵!

天下人!」

キ、化け物だ。まっとうな修行者にはあざ笑われて、「ドメクラのゴロツキ坊主め! 天下の人をかど だ!」などと、修行者はてんでわからず、それに惑わされて舞い上がる。こういった連中はみな狐ツ ごとな燈籠だ」、「立派な露柱だ」とやる。見よ! 眉毛が拔け落ちておるぞ!「これぞすぐれた接化 わかしおって!」とやられる。 また、見識を缺くゴロツキ坊主は、あちこち指さして、「今日はよい天氣だ」、「よい雨だ」とか「み

道流! 證。 裏出來眼裏打。未見有一箇獨脫出來底,皆是上他古人閑機境。山僧無一法與人,秖是治病解縛。 切糞塊上亂咬。瞎漢! 枉消他十方信施。道:「我是出家兒。」作如是見解。 【七五】如諸方學道流,未有不依物出來底,山僧向此閒從頭打:手上出來手上打,口裏出來口裏打, 秖與麼傍家擬求什麼物? 瞎漢! 頭上安頭! 是你欠少箇什麼 試不依物出來! 我要共你商量。十年五載, 並無一人, 皆是依草附葉、 向你道:無佛無法: 竹木精靈、 野孤精魅 無修 你諸方 眼 無 向

だ。それなのに叢林を軒なみに訪ねまわって、何を求めておるのだ? ドメクラども! 自分の頭の上 ただ諸君の病を癒し、自繩自縛を解いてやるだけだ。よそから行脚に來た諸君! 何物にも依存しない でいる。きみたちに言おう、他に求むべき佛もなければ法もない。修行をして得べき悟りなどない を受けながら、報いることもできず、「わたくしは出家人ですから」などと言って、當然だという料簡 であって、他人の野糞によってたかって喰らいついておるのだ。 ドメクラども! 多くの信者から施し で出て來てみよ! わたしはきみたちとともに問題を突き詰めたいと思っているが、五年十年このか やつは一人もおらぬ。みな古人の手管に惑わされておるのだ。わたしが諸君に與えるものは何もない たしがここで片っ端から始末してやる。手振りで來るやつには手振りを始末する。口で來るやつには にもうひとつ頭をのっけるのか! きみたち自身にいったい何が缺けているというのか 口を始末する。眼で來るやつには眼を始末する。そういうものから脫出して、わたしの前に出て來る 相手になる者はひとりもおらぬ。みな草葉に依りついた亡靈やら竹木の妖怪やら狐の化け物やら

て廣く知られていたのである。 覺めさせる接化の手段であり、 作のパターンで應じるやりかたである。臨濟はこれを批判して「古人の閑機境に上る」とも言う。 ここに「模様」と言っているのは、「如何んが是れ佛法の大意?」(佛とは何か?)、「如何んが是れ 好晴好雨 (禪とは何か?)と問われて、「自己である」ことを示すのに、 好燈籠露柱」も、 當時は馬祖の弟子の潙山靈祐が用いた「見色卽是見心」の具體的手段とし 外境を指し示して、物を見る自己の作用が佛性のはたらきなることに目 馬祖禪の「性在作用」 說 の身體

よそからここへやって來る行脚僧は、どいつもこいつも何かに依存して出て來るやつばかりだ。わ

### [三]「禪宗の見解」

以上の二種の「人惑」に對して、臨濟は「眞正の見解」、「禪宗の見解」という立場を打ち出している。

乳合, 五三 鵝王喫乳。 夫出家者, 正是出一家, 入一家, 喚作造業衆生, 如明眼道流, 須辨得平常眞正見解. 魔佛俱打。〈你若愛聖憎凡, 辨佛辨魔, 未得名爲眞出家。秖如今有 辨眞辨僞 生死海裏浮沈。〉 辨凡辨聖。 若如是辨得: 一箇佛魔 同體不分 名眞出

だけを飲む。しかし道眼を具えた禪僧ならば、魔も佛もともに打ちのめすのだ。〈きみがもし聖を慕 なるものがあって、佛と魔が水と乳の溶け合ったごとくに一體不分であったとしよう。鵝王ならば乳 たりするだけの、いわば地獄行きの衆生であって、本物の出家とは言えない。ただし、たとえば佛魔 ることができてこそ、本物の出家と言えるのだ。魔と佛さえも見分けられないなら、家を出たり入っ て俗を憎むなら、 あるのか、 出家者というものは、平常で正しい考えかたをよく見分けねばならぬ。すなわち何が佛で何が魔で 何が本物で何が偽物であるのか、何が俗で何が聖であるのか。ここのところをよく見分け 煩惱の海に浮き沈みをくりかえすほかない〉。

はその區別の價値意識そのものを打破するのである。ここに教家と區別される禪家の特徴が表れている。 「眞の出家」は佛と魔、眞と僞、凡と聖を區別せねばならない。が、 しかし「明眼の道流」すなわち禪僧

五三 問:「如何是佛魔?」師云:「你一念心疑處是佛魔。 你若達得萬法無生, 心如幻化, 更無 塵

時 法 節 處處清淨 無修無證, 卽無佛魔。 無得無失。 佛與衆生是染淨二境。約山僧見處。 一切時中, 更無別法。 〈設有一法過此者, 無佛無衆生, 我說如夢如化。〉 無古無今。 山僧所說皆是。 得者便得,

見かたはいつでもこういうことだ。これ以外のものはない。〈たといこれに勝る見かたがあろうと、そ 生の区別はなく、古えも今もない。 はいない。佛と衆生は一方は清淨、他方は汚染の境涯とされているが、わたしの見かたでは、 るものは空、心も幻、 んなものは夢まぼろしに過ぎぬ〉。わたしの言いたいことは、以上のとおりである。」 ではない。修行もいらねば、悟りもない。新たに何かを得たわけでも、失ったりもしない。わたしの 問う、「佛魔とは何なのでしょうか?」師は答う、「きみの不信の念が佛魔だ。きみがもし、 何物も實體として存在せず、世界はカラリと清淨なのだとわかったとき、 得ている者は始めから得ているのであって、年月をかけて得たの

直是見今, 五. 五. 入法界, 道流! 大丈夫兒! 今日方知本來無事, 更無時節。 現身向淨土中, 山僧說處, 皆是一期藥病相治 厭凡忻聖。如此之流, 秖爲你信不及, 總無實法。若如是見得, 取捨未忘,染淨心在。 念念馳求, 捨頭覓頭, 是眞出家: 如禪宗見解,又且不然。 日銷萬兩黃金

生まれかわろうと願っている。こういう連中は分別取捨の意識が拂拭できず、 を捜す愚をやめられなかったことを。最高位の圓頓の菩薩すら、俗を嫌って聖を慕い、 ただそのことを信じきれぬために、絶えず外に求めまわって、今の自己をないがしろにし、 諸君! 大丈夫の漢よ! きみたちは今日にして始めて知ったのだ、本來無事であるにもかかわらず、 清淨と汚染の分別に執 浄土の世界に

題にして、無限の修行の果てに時節因緣が熟してから成佛するなどとは言わぬ。ただしわたしの說法 ない。このように見ることができたなら、 は、ただ凡聖の執著に對する一時の對症療法なのであって、けっして固定して受け取るべきものでは われた心がなお殘存しているのだ。 わが禪宗の考えかたは、まったく異なる。無條件に現在だけを問 眞の出家者である。それこそ〈日に萬兩の黃金の供養さえ

受けてよい〉のだ。

ず、内に根本に住さず」(外なる聖[佛]を求めない、かといって內面[心=佛性]にも安住しない)、「心外 眞人」もまさしくそれであった。 るものへと轉化する。臨濟はこれを「佛魔」と呼んだのである。有名な上堂で臨濟自身が使った「一無位の 然的に人を虜にし屈服させる魔力を持ち、元來そなえていた人を淨化させる力が却って人の自由を束縛す の表明として重要かつ有名である間。人は聖なるものへのやみがたい希求があるが、それの持つ魅力は必 に法無し、內も亦た得べからず」(心以外に法はない、しかしその心も實體はない)は臨濟禪師の思想的立場 を宣言している。これが唐代禪宗の重要な特徴であり、臨濟禪師の思想の核心でもある。「外に凡聖を取ら 、ると斷じ、「禪宗の見解」は聖意識(俗より修行の階梯を履んで聖位に至る)を拂拭するところにあること 圓頓菩薩」は佛教教學では修行階梯の最高位に至った菩薩であるが、それでさえなお分別心に執わ

何是無位眞人?」 【一〇】上堂云:「赤肉團上有 師下禪牀把住云:「道! 道!」僧擬議, 無位眞人,常從汝等諸· 人面門出入。 師拓開云:「無位眞人是什麼乾屎橛!」便歸方 未證據者看看!」 時有僧出

丈。

か!」と言って、方丈へ歸ってしまった。

た、「さあ言え! 言え!」僧はなにやら言わんとした。師は突き放して、「位階なき眞人が何たる糞棒 出入りしているぞ! それを確かめておらぬ者は、とくと見よ!」すると、僧が前に出て問うた、「そ の位階なき眞人とは何でありましょうか?」師はすぐさま禪牀を降り來って、 僧の首を捕まえて言っ

上堂して言った、「さあ!

諸君らの肉體にひとりの位階なき眞人がいて、

りて堂堂と顯露し、毫髮許りの間隔も無し」(肉體の中からはっきりと〈無位の眞人〉が現れ出ている、 從汝等諸人面門出入」という言葉には、容易に「超越的なるものの存在」を想像させてしてしまいやすい 生身の人間のほかに超越的な實體を認めているのではないのである。しかし「赤肉團上有一無位眞人,常 を別のように言ってはいるが、「無位の眞人」とは生き生きと活動する生身の人間のことにほかならない。 に一無位の眞人有り」、「五蘊身田內に無位の眞人有り」などと、「赤肉團」、「五蘊身田」と「無位の眞 もその〈無位の眞人〉は肉體とは毛一筋も隔たりがない)と表現していることから明らかである。「赤肉團上 のものであることは、古い傳承の『宗鏡錄』(卷九八)、『祖堂集』(卷一九)が「五蘊身田內に無位の眞 それらとは異なって、 北朝時代の漢譯佛典では阿羅漢 いる」と擬人化したのである。「眞人」とは道家で用いられた道の體得者(『莊子』大宗師篇)で、 用を「顔面から〈六すじの神光〉 **眞人」の語は道教における道の體得者** 無位の眞人〉 が顔面 地位・位階の價値枠に收まらないものの形象化である。しかもそれが生身の人間そ (「面門」) (修行の最高位に達した人)を言うが、「無位」を冠しているから、 が光を放つ」(示衆)と譬喩表現をし、これを「無位の眞人が出入りして から出入りしているとはどういうことか? 人間の見聞覺知の (仙人)でもある。果してこの上堂においても、「未だ證據せざる 魏晉南

諸君らの顔面からい

る重要な問題があるからである。

から の眞人」の上堂の問題點をただちに認識し、 衆化のなかにあって馬祖禪の庸俗的理解をいかに克服するかという課題を抱えていたので、 に轉化して僧を惡罵した、 た雪峯義存 (八二二〜九〇八) はこの話を傳聞して 「林際は大いに白拈賊に似たり!」 と舌を卷いたという かった。以後、 法は、失敗に終わり、 がなんたる糞棒か!」と言い捨てて、方丈へ歸ってしまった。格調高く切り出された「無位の眞人」の說 者は看よ看よ!」と言うと、さっそく僧が「如何なるか是れ無位の眞人?」と問うた。 末と雪峯の評語全體から考えなくてはならない。 ぬ大膽な白晝強盜をいう。 .『景德傳燈錄』卷一二。『祖堂集』卷一九では「林際は大いに好手に似たり!」)。「白拈賊」とは痕跡をのこさ .禪牀をおりて、僧を捕まえ、「道え、道え!」(このお前こそが〈無位の眞人〉なのだ。問うのでなく、みづ 〈無位の眞人〉たるところを言え!)。僧が何やらもぐもぐするや、臨濟は突き放して、「〈無位の眞人〉 かれは二度とこの語を使わなかったのも、このような誤解を恐れたためである。 臨濟禪師は〈無位の眞人〉の揚言を悔いつつ、不機嫌に方丈へ引きあげざるを得な 臨濟の電光石火の手腕を讃えた感歎の語である。 それは「無位の眞人」と言って、それが僧に誤解されるや、ただちに「乾屎橛 同時に臨濟に深い敬意を示したのである。 なぜなら、ここには唐代禪學と臨濟禪師の思想にかかわ 同時代の雪峯も唐末の禪宗大 この上堂はその 臨濟禪師はただち 臨濟の

#### 五.言葉

印度から西域を經て中國に傳わった佛教は、 人間を苦から解放する解脱の宗教である反面 方で地獄

ている。

陷れた。 という巨大な暴力裝置を造り出し、ひとびとを「益ます懼れて法を奉ず」(『冥祥記』馬虔伯) 臨濟禪師の 「示衆」には、こうした中世的迷信を脱した、 いかにも近世人らしい考えかたが躍 という狀態に

倒覆, 憎凡, 變卽有,不變卽無。〈三界唯心,萬法唯識。〉所以〈夢幻空花,何勞把捉?〉唯有道流目前現今聽法底人: 入火不燒, 入水不溺。入三塗地獄, 【七二】道流! 是外道見解。 我更不疑。〉 生死海裏沈浮。 於三祇劫中終歸生死。不如無事, 眞佛無形, 夫如眞學道人並不取佛,不取菩薩羅漢,不取三界殊勝, 十方諸佛現前, 煩惱由心故有, 眞法無相。 無一念心喜;三塗地獄頓現, 如遊園觀。入餓鬼畜生而不受報。緣何如此? 無嫌底法。 無心煩惱何拘? 不勞分別取相, 你秖麼幻化上頭作模作樣。設求得者, 向叢林中牀角頭交脚坐。 無一念心怖。 自然得道須臾。〉你擬傍家波波地 逈然獨脫, 緣何如此? 我見諸法空相 皆是野狐精魅, 不與物拘, 〈你若愛聖 並不是眞

出て、 ず、けっして眞の佛ではない。外道の考えかただ。ほんものの修行人は、けっして佛とならんことを ひとまねばかりして、それで佛や法を求め得たと思っても、そんなものはみな狐に化かされたに過ぎ わず、三途地獄がいきなり現れようとも、少しも恐しいとは思わぬ。なぜか? あらゆるものは本來空 臨終のときになって、たといお迎えの佛たちが目の前に現れようとも、微塵もありがたいとは思 何物にも拘束されぬ。このことを、〈たとい天地がひっくり返ろうとも、 菩薩・羅漢とならんことを求めず、解脫しようと求めたりせずとも、超然として三界を脱け 眞の佛はすがたを持たず、眞の法はかたちがない。しかるにきみたちはひたすら現身の上に わたしは絶えて疑わ

訊ねまわって學ぼうとしているが、長い長い修行の階梯を歩んでも、結局は迷いの世界を出ることは もの、外に求める心が無くなれば、きみたちを拘束する煩惱は起こらぬ。わざわざ分別をはたらかせ が聖を慕って俗を憎むなら、煩惱の海に浮き沈みをくりかえすほかはない。煩惱は心によって起こる 入っても燒けず、水に入っても溺れず、地獄に入っても花園に遊ぶがごとく、餓鬼道・畜生道に入っ も無駄なこと〉と言われる。ただ諸君という、わが目前でいま説法に聽き入っている人こそは、火に 出〉なることが、わたしにはわかっているからだ。ゆえに〈夢幻、空に現れる幻影は、把もうとして できぬ。それよりも無事なることを心得て、道場で禪牀に脚を組んで坐っているほうがましというも て虚妄の相を求めなければ、立ちどころにおのづから道を得るのだ〉。きみたちはあたふたと軒なみに ても苦しみを受けることがない。なにゆえか? 厭うべき法というものはないからである。〈きみたち なのであって、因緣によって現れもすれば消えもするに過ぎず、〈三界は心の現出、萬物は意識 の産

である。觀念は言葉によって表出される。言葉とはいかなるものか? なる觀念に惑わされず、「無事」でいるのがいちばんよい。人はこうした觀念によって最も騙されやすいの 「三途地獄」も「極樂淨土」も 「佛」も 「解脱」もすべては觀念 (佛教教學の術語)に過ぎず、こういう空

大德!〈外發聲語業, 有佛衣。大德! 但有聲名文句,皆悉是衣變。 【八四】大德! 你莫認衣。衣不能動, 內表心所法〉, 以思有念, 人能著衣。有箇清淨衣, 〈從臍輪氣海中鼓激 皆悉是衣。 你秖麼認他著底衣爲實解, 有箇無生衣, 牙齒敲磕: 菩提衣、 成其句義。〉 縦經塵劫 明知是幻化 紙是衣

通。三界循還,輪迴生死,不如無事。〈相逢不相識,共語不知名。

こんなことではいつまでたっても衣裳の專門家になるにすぎず、三界をぐるぐるまわって輪廻轉生を るのであるから、みな衣裳である。諸君はひたすら衣裳に執われて實體があると思い込んでいるのだ。 名前も知らぬ〉、それでよいのだ。 內なる心の思いを表現する〉と言うように、心に思うことによって觀念が生まれる。それが言葉にな 衣裳、佛陀という衣裳など、何でもある。禪師がたよ! こういったすべての言葉は、みな衣裳の變奏 くりかえすだけだ。外に求めぬ無事がいちばんよい。〈出逢っても誰だかわからぬ、言葉を交わしても にすぎず、明らかに實體なき幻である。 にすぎない。言葉というものは、〈風ガ臍ノ輪ノ氣海ヨリ出テ、齒デカチカチヤッテ、意味トナッタ〉 ているのだ。清淨という衣裳、不生不滅という衣裳、菩提という衣裳、涅槃という衣裳、祖師という 禪師がたよ! 著けている衣裳に執われてはならぬ。衣裳が人を動かすのではない。人が衣裳を著け 禪師がたよ!〈音聲をもって語業を外に發することにより

あって、 か是れ祖師西來の意」(達磨大師が印度から來たのは、何のためだったのか)、すなわち「達磨は何を傳えた めだった」(「自達磨大師從西土來、祇是覓得不受人惑底人」【八七】)とさえ言っている。 われやすい、信じ込みやすい觀念とは、「菩提」、「涅槃」、「祖師」、「佛陀」等の聖なる觀念・術語なので によって紡ぎ出される觀念である。むろんあらゆる觀念を信ずるなと言うのではない。 言葉は風である。言葉が紡ぎ出す觀念は空なる幻に過ぎない。人間がもっとも執われやすいものが言葉 臨濟禪師はこのことに注意を喚起するのである。「達磨が中國へ來たのは騙されぬ人を見出すた いわゆる「如何なる 人間がもっとも執

と。しかし人間は言葉を離れることができない。臨濟禪師も示衆說法では饒舌に語る。多くの言葉を費や して、言わんとするところは、言葉を妄信するなという一事である。これがすなわち禪宗で言われる「不 にあったのなら、人を救うどころか、達磨は自身さえ救うことはかなわぬ」(「若有意,自救不了」【八九】) のか」に對する臨濟禪師の答えが、これである。またこうも言う、「もし何か傳えようとする意圖が達磨 立文字」という句の意味に他ならない。

用便休。」 德! 山僧今時事不獲已, 哉! 丈夫! 將頭覓頭!』你言下便自迴光返照, 者是不得。」云:「旣若不得,云何是不得底意?」師云:「爲你向一切處馳求心不能歇, 【八九】問:「如何是西來意?」師云:「若有意,自救不了。」云:「既無意,云何二祖得法?」師云:「得 話度說出許多不才淨, 更不別求, 知身心與祖佛不別, 當下無事, 你且莫錯! 據我見處,實無許多般道理。要用便用 所以祖師言:『咄

光返照して、外には一切求めず、わが身と心が祖師や佛陀と別ではないと知って、今こそ〈無事〉 こまで行っても求めまわることから拔け出せない。だからこそ祖師はきみのために言ったのだ、『お 得たとはどういうことでしょうか?」師、「得たとは得(たものは何も)なかったということだ。」僧: いっ!一人前の男が何だ! 頭があるのに頭を捜しまわるとは!』きみがこの一言のもと、ただちに迴 あったなら、 「得なかったのでしたら、その『得なかった達磨の意圖』とは何でありましょうか?」師、「きみはど 僧が問う、「達磨は何の意圖があって印度から來たのでしょうか?」師、「もし達磨に何かの意圖が かれは自身さえも救えなかっただろう。」僧、「意圖がなかったのなら、二祖慧可が法を

落ちつくことが、『得なかった』ということに他ならない。 禪師がたよ! わたしは今やむを得ず、しゃべりまくって汚らわしい物を垂れ流す結果となったが、

どうか諸君よ! 誤解しないでもらいたい。わたしの見かたでは、じつは多くの眞理があるのではな 使いたいなら使え! 使わぬならそれまでだ。」

(1)のように言って、さらに「わたしの言葉にも執われてはならぬ」と言う。「我が見る處に據れば、實に許多。 ことである。以上を總括して言うなら、「〈信じこむこと〉からの自由と、〈信じきること〉への勇氣と」 是佛」(わが心こそが佛に他ならぬ)ということであり、「わが身と心が祖師や佛陀と別ではない」と信ずる 多子無し!」(黄檗の佛法の眞理はひとつであったのだ!)のことである。「ひとつ」とは黄檗のいう「卽心 般の道理無し」とは、若き日に大愚の語によって黄檗禪師の眞意を悟って叫んだ言葉、「元來黄檗の佛法に 今こそ〈無事〉に落ちつくこと」しかない。みづから「默契するのみ」(黄檗希運)である。 れている。「ただちに迴光返照して、外には一切求めず、わが身と心が祖師や佛陀と別ではないと知って、 (見田宗介) ということになろう。 拙稿 言葉を妄信してはならぬ。すべては自己の問題、己事究明に盡きる。眞理はあれこれ議論することを離 「臨濟錄の形成 (改稿)」、『臨濟禪師一一五○年遠諱記念《臨濟錄》國際學會記念論文集』 (禪文化研究所、二○ 臨濟禪師はこ

一六 參照

(2) 本稿は拙稿「感興のことば 册、二〇一四)、「禪學札記」(『花園大學文學部研究紀要』 ─唐末五代轉型期の禪宗における悟道論の探究──」(『東洋文化研究所紀要』 第四八號、二〇一六) の論述と一部重複するところがある。 第一六六

『臨濟錄』 の引用は譯注 『臨濟錄』(大藏出版、 二〇一九年刊行豫定) の本文と分段に據る。

- ⑶ 嚴耕望『唐代交通圖考』第五卷河東河北區 篇四四「五臺山進香道」(中央研究院歷史語言研究所專卷之八十三、一九 八九)。 敦煌石窟第六一窟西壁には五代の壁画 「五臺山圖」があり、その東端に鎭州城が描かれている(敦煌研究院編
- ⑷ 圓仁『入唐求法巡禮行記』卷二開成五年(八四○)四月二二日鎭州、同五月一七日五臺山善住閣院 『敦煌石窟全集』 第二六卷 交通圖卷、 香港商務印書館、 11000)° (上海古籍出版
- (5) 『孟子』離婁篇上:「道在邇而求諸遠。」(『四書集注』 一九八六)。 藝文印書館、 一九七四);僧肇「不眞空論」: 非離眞而立
- (6) 『唐文粹』卷六四、 四部叢刊初編/『權德輿詩文集』卷二八、四二六頁、 上海古籍出版社、 二〇〇八 案:攝

聖遠乎哉?體之卽神。」(大正藏四五、

一五三上)

立處卽眞也。然則道遠乎哉? 觸事而眞,

(7) 開元寺版宋本『天聖廣燈錄』、『宋藏遺珍 寶林傳 傳燈玉英集』附錄、 四〇二頁、 禪學叢書、 中文出版社、

九七五

文粹從口,文集從土,今據郭慶藩『莊子集釋』天地篇

(9) 『宋高僧傳』上册、二四七頁、 中華書局、 中國佛教典籍選刊、一九八七

(8) 東禪寺版宋本『景德傳燈錄』、

五七七頁、

禪文化研究所影印本、

一九九五

作著::話,

(10)知。 東禪寺版宋本『景德傳燈錄』 若行見聞覺知, 是則見聞覺知,非求法也。」 卷二八、五七一頁、 南陽慧忠國師語:「若以見聞覺知是佛性者,

淨名不應云法離

見聞覺

- (11)石井修道「真福寺文庫所藏の『裴休拾遺問』の翻刻」、 之用也。」(『禪學研究』 第六○號, 一九八一) 「今洪州但言貪嗔戒定一種 是佛性作用者. 闕於揀辨迷 悟倒 正
- (13)(12)開元寺版宋本『天聖廣燈錄』、 たとえば 『朱子語類』 卷一二六「釋氏」第五二~六三條、 四〇二頁: また『正法眼藏』 中華書局、 理學叢書、 第八册、 三〇一九~三〇二四

(4)この馬祖の説示は南嶽懷讓の説に依據している。「讓大師云:『〈一切萬法,皆從心生〉。若達心地, 此心, 心: 因色故心。……從心所生, 卽是佛故。 達磨西來, 唯傳一心之法。〈三界唯心〉,〈森蘿及萬像, 即名爲色。知色空故, 生卽不生』。」(『宗鏡錄』 一法之所印〉。 卷九七、 凡所見色,皆是自心。 大正藏四八, 九四〇上~中 所作無礙。 心不自

(1)高崎直道『楞伽經』一二二頁、大藏出版、佛典講座、一九八○

16東禪寺版宋本『景德傳燈錄』卷二八江西大寂道一禪師語:

(17開元寺版宋本『天聖廣燈錄』卷八馬祖章、四〇二頁.

(19)賈晉華『古典禪研究』一六七頁、Oxford University Press, 2010(18)石井修道「眞福寺文庫所藏の『裴休拾遺問』の翻刻」

20また 『景徳傳燈錄』 卷三達磨章、 『天聖廣燈錄』 卷六達磨章、 『正法眼藏』 卷上等。

(21)(22)ここは徳山宣鑒の示衆に據っている。 論集』第一一號、一九八〇: 『寶林傳』 卷七般若多羅章の逸文にこの部分の斷片が見える。椎名宏雄「『寶林傳』 いわく、「你豈不聞道:『老胡經三大阿僧祇劫修行』 逸文の研究」、『駒澤大學佛教學部 ? 卽今何在? 八十年後死

(23)「外不取凡聖, 去。與你何別?」(大慧『正法眼藏』卷上)。 內不住根本」(【五一】)、「心外無法, 內亦不可得」(【六四】)。

②「自我のゆくえ」(『これからどうなる 日本・世界・二一世紀』岩波書店、一九八三)