「明明説與虚堂叟」

# 虚堂送別偈とその周邊

衣 中川 瀬 祐 賢 次 朗 (花園大学卒業生)

(花園大学教授)

記」と、この「虚堂送別偈」 統がある。妙心寺の開山關山慧玄(一二七七~一三六一)の「遺誡」中にも、「得路頭再過稱、受兒孫日多 以後の日本禪宗の隆盛を預言したものとされ、宗門では古來これを「日多の記」と呼んで珍重してきた傳 帆風』 の巻頭を飾る虚堂智愚の送別偈は、 の句が登場するほど有名なものである。 虚堂智愚の南浦紹明への印可、 日本への佛法相傳の證明、

ところが、この偈は虚堂作の偈ではなく南浦作の偈であるという説を入矢義高氏が提出された。

259

短い文

章なのでここに全文を掲げることにする。

明説與虚堂叟

年、 大德寺の開山・大燈國師の師であった大應 咸淳三年に辭去して歸國するに際し、 虚堂が大應に書き與えたとされている偈一首がある。 (南浦紹明)が、宋に渡って虚堂智愚に參ずること七

各頁監髪再巠蜀 各頁監人ら髪再が巠蜀片 敲磕門庭細揣磨 門庭を敲磕して細かに揣磨し

路頭盡處再經過 路頭盡くる處再び經過す

明明に虚堂叟に説與す

この偈は大應に對する虛堂の印可證明と見なされ、「日多の記」(記とは授記、つまり預言の意)と 東海兒孫日轉多 東海兒孫日に轉た多からんと

も呼ばれて、日本の臨濟禪では寶物扱いされてきた。しかし、 言ってやる」という意であり、その主格が虚堂ではなくて大應であることは、それこそ「明明」であ 對に虚堂の作ではなく、作者は大應自身とするほかはない。 そのことの明白な證據は、 第三句の「明明に虚堂叟に説與す」である。「はっきりと虚堂老人に 結論を先に言ってしまえば、これは絶

る。從來はこの句を「明明に説與す虛堂叟」と讀んでいるが、それでも「虛堂叟」は絶對に主語には

であることを自ら語ったものでしかない。妙心寺開山の遺誡にもこれを虚堂の授記として舉げるが、 く不思議としか言いようがない。もしこの偈の原本に虚堂叟書という署名があったなら、それは僞物 こんな本末顛倒した初歩的な誤讀が、なぜ禪門では七百年以上もまかり通ってきたのだろうか。全

いよいよおかしい。

なり得ない。

る。

であり、「雪上に霜を加える」ことは無用のはずである。 負くことなり」と。大應が師の虚堂をも超出する禪者であったのならば、そのことだけで十二分なの 。 偈を作って箔を附ける必要はないであろう。洞山禪師いわく、「先師を全て肯がうは、即ち先師に辜\*\*\*大應國師は不世出の傑物であったという。それならば、わざわざ無理をしてまで虚堂の〝印可〞の

(「大應國師の偈」、『同朋』第八十號、一九八五

ならば、これは虚堂作の偈ではなく、南浦作の偈というほかはない、というものである。 叟に説與す」であって、「虚堂叟」は目的語にしか讀めない、虚堂を主語とする句という傳承の偈である 叟」と讀んで、この句の主語を「虛堂叟」と解してきたが、それはまったくの誤りであり、「明明に虛堂 入矢氏の説は至って明快である。すなわち、第三句の「明明説興虚堂叟」を從來は「明明に説與す虚堂

れたあと、三十年ちかくになるにもかかわらず、これを認めると認めないを問わず、誰ひとりとして檢證 下に置かれる名詞が主語となり得るか否かを檢討すればよいのである。しかるに、入矢氏の意見が發表さ しようとしなかったのは、むしろ奇異なことと言わねばならない。さいわい今では用例の檢索は容易であ

これは詩偈の讀みかた(解釋)にかかわる句法上の問題であるから、「説與~」という場合、「説與」の

以下に舉げるのは「説與~」、それと同義の「説似~」の用例である。

# 邵武軍龍湖普聞禪師「臨示寂聲鐘集衆説偈」(『禪林僧寶傳』卷五、『五燈會元』卷六、中華書局『全唐

詩續拾』卷四十七) 我逃世難來出家,宗師指示箇歇処。住山聚衆三十年,尋常不欲輕分付。今日分明説似君, 我斂目時齊

耳耳

常輕しく分付するを欲せず。今日分明に君らに説似す、我れ目を斂むる時齊しく聽取せよ! 我れ世難より逃れ來って出家するに、宗師箇の歇処を指示す。住山し衆を聚むること三十年、 尋

[二] 『朱子語類』卷七十九「尚書・咸有一德」(中華書局、第五册二〇三二頁、一九八六) 伊尹告太甲, 前一篇許多説話, 都從天理窟中抉出許多話, 分明説與他, 今看來句句是天理。

に説與す、今看來るに句句是れ天理なり。 伊尹の太甲に告げし前の一篇の許多の説話は、都な天理窟中より許多の話を抉出して、 分明に他

[三] 『朱子語類』卷一百五「孟子要指」(中華書局、第七册二六三一頁、一九八六)

時舉曰く、「孟子は前面にて多是く分明に時君に説與す。……」時舉曰:「孟子前面多是份明説與時君。……」

[四]南宋林同撰『孝詩』(四庫全書集部別集類)

在好爲師? 好把銘心道, 從師學,或譏其業不進。答曰:「豈能領徒受業? 至如忠孝之道,實銘於心。」誰知學進處, 分明説與伊。

不

李賢 んで師と爲るに在わらざるを?好しく心に銘ずる道を把って、分明に伊に説與せん。 て受業せんや? 忠孝の道の如きに至っては、實に心に銘ず」と。誰か知らん學の進むる處、 師に從って學ぶに、或るひと其の業の進まざるを譏る。答えて曰く、「豈に能く徒を領し

### $\Xi$ 南宋陸九淵撰 「象山集」卷三(同右)

得傳註學者疲精神於此? 是以擔子越重, 某讀書只看古註,聖人之言自明白。且如弟子入則孝, 到某這裡,只是與他減擔。只此便是格物。 出則弟, 是分明説與你: 入便孝. 出便弟 須

に到らば、只是だ他の與に擔を減ず。只だ此れ便是ち格物なり。 に、何ぞ傳註學者の精神を此に疲れしむるを須いんや? 是を以て擔子越よ重くして、某の這裡 孝、出でては則ち弟」の如きは、是れ分明に你に説與せり。「入りては便ち孝、出でては便ち弟 書を讀むに只だ古註を看るのみにして、聖人の言自ら明白なり。且つ「弟子入りては則

あって、 れて二字が一語に固定した例もある。例えば明代の詩に、 (「説似~」も同義) という意味で、そのあとに對象を示すが、「説與」の後ろに對象を示す目的語が省略さ これらの用例からわかるとおり、「説與(似)」の下に置かれる名詞 、主語にはなり得ず、例外はひとつもない。「説與~」は「説きて~に與う」、「~に與して説う」 (指示代名詞) はすべて目的語で

# X 『石倉歴代詩選 卷二九一、孫蕡「閨怨詩」(四庫全書集部總集類

接得封書妾自開 分明説與便歸來。 千囘枕上聽春雨 幾度階前掃緑苔。

みる。

封書を接得て妾自ら開くに、分明に説與すらく便ちに歸り來らんと。

(これまで)千囘も枕上に春雨を聽き、幾度か階前に緑苔を掃えるに。

では、「虚堂送別偈」は從來どのように讀まれてきたか。現代日本語譯の附された代表的な例を舉げて したがって、入矢氏の指摘は正しいのである。

一] 中島鐵心「虚堂錄」(西谷啓治編『講座禪』第六卷[中國の古典]、筑摩書房、一九六八)

明 門庭を敲磕して細に揣磨し で明に説與す虚堂叟 東海の兒孫日に轉多からん 路頭盡る處再び經過す

日本の南浦知客を送る

日本の南浦紹明知客の歸國を送る――宗風家風を洽く尋求穿鑿し、

今度郷國に歸ります。そなたの名前の紹明にちなみ私は、明々白々に保證します-―わが法孫は

實地も微細を盡くした上で(悟味を消化し盡くして)真境を打開し、自由自在を得ました。さて、

切磋琢磨の功を積み、

理義も

日本國で日を追うて繁榮するに相違ありません――そうありたいものです-

敲磕門庭細揣磨 門庭を敲磕して細に揣磨し

荒木見悟「大應と智愚」(日本の禪語錄三『大應』、講談社、一九七八)

Ξ

路頭盡處再經過 路頭盡くるところ再び經過す 明

もうひとつ、

散文ならば

「虚堂叟明明説與」と書くべきところを平仄を合わせるために、

説與虚堂叟」としたのだという解釋がある。

明明説與虚堂叟 明明に説與す虚堂叟

東海兒孫日轉多 東海の兒孫日にうたた多からん

再び日本へ歸ることとなった。 長してくれた)。これからお前の力により、 お前は諸方の門をたたいて、 精細に禪の奥義をみがき上げ、 わしは何もかも明らさまにお前に授け終った(よくぞここまで成 日本では日ごとに禪宗が榮えることであろう。 行きつくべきところに行きついて、

うな無駄なことしか言っておらず、第三句全體の解釋は一切ない。したがって必ずしも、江戸時代まで 堂錄犂耕 堂錄義事』には 能性もあり得るのである。 分に關する注は一切ない。 大正二年(一九一三)に貝葉書院から刊行された『増冠傍註虚堂和尚語錄』(高木台岳校訂)には、この部 『明明に説與す』とは明らかに南浦紹明に説與するの意である②」と誤って解したのが發端となり、 明明説與虚堂叟」を、 研究者がこの主客顚倒した解を鵜呑みにして、ここ半世紀の現代人による誤讀が傳統の讀みとされた可 以上は第三句 虚堂叟」 には 讀みについては、萬治元年(一六五八)に龍溪性潛(一六○二~一六七○) の主語を「虚堂叟」とする明らかな誤讀の例である。ちなみに、 「打名明字」と注して、「明明説與虚堂叟」の「明明」が明知客の「明」であるというよ 「明打南浦名」、享保十四年(一七二九)に無著道忠(一六五三~一七四五) 虚堂を主語、 この偈の解釋が現れたのは、 南浦を目的語に讀むという理解はなされていなかったのではないか。 管見の限りでは荻須純道氏が最初である。 虚堂偈 の第三 が著した が著した 一句 明 崩

倒裝して

明

勉誠出版、

西尾賢隆

「虚堂智愚から南浦紹明へ」(西山美香編

『アジア遊學』

門庭を敲磕して細かに揣磨し、

明明説與虛堂叟路頭盡處再經過◎

路

「頭盡くる處再び經過す。

明明に説與す虚堂叟

果海兒孫日轉多◎ 譯 明さんは私の關鍵を參問し子細に點檢し、 東海の兒孫日に轉た多からん。 道の更に參ずべきところがなくなりもとの來た

路を還ることになった。私虚堂がはっきり言ってやろう、日本での法孫が日に日に多くなるだろ

う。

上から、 れには苕谿慧明の序が同年の冬に記されている。 撰者の用章廷俊の添削を經ているので、用章も月堂宗規撰行狀所載のままこの偈を塔銘に插入して ると言い得る。 いるという點では大應、 しまうので、偈のような句作りにしたといえる。この偈は、『虚堂錄』卷十、 と、その通りだが、これは七絶の中なので「虚堂叟明明説與」としたのでは、詩のリズムから外れて「明明に虚堂叟に説與す(明明説與虚堂叟)」としか讀めない、ということにある。もしこれが散文だ この「日多之記」とよばれる虚堂の偈は、 從來の讀みに從う。 それに虚堂の偈は、『一帆風』に天台惟俊以下四十三人の七絶と共に入っている。 南浦作と考えられなくもない。しかし大應の塔銘にもこの偈が入っていて、 入矢義高氏は「大應國師の偈」とする。それは轉句 南浦作というよりも虚堂作と言わざるを得ない。 新添のところに入って

以 そ 第一四二號「古代中世日本の内なる

浦は」である。

れは『一帆風』 なお、西尾氏は「虚堂送別偈」が『一帆風』の中に存することをもって、作者を虚堂と見做されたが、こ ように、詩偈と散文を問わず「説與 西尾氏は平仄の制約から下三字に主語を置いたと言われるのであるが、先に舉げた用例を見てもわかる の成立にかかわる問題であるから別稿にゆずり、いまここでは論じない。 (似)」のあとに置かれた名詞が一句の主語になることはありえない。

おし、偈句には省略された主語を補って譯してみよう。 では、入矢氏の言われるように、これは南浦の僞作した偈なのであろうか。もういちど偈全體を讀みな

敲磕門庭細揣磨 頭盡處再經過 歩いてきた道が盡きて、再びもとの道を歸ってゆく。 (そなたは) わが徑山で商量し仔細に突き詰め、

明明説與虚堂叟 (そなたは歸國に際し) はっきりとこの虚堂叟に言ったものだ、

東海兒孫日轉多 「日本ではあなたの法を受け繼ぐ者が日ごとに多くなることでありましょう!\_

と。

第一、二句は南浦の徑山における開悟の軌跡と歸國することになった情況を敍べる。主語はやはり「南

第三句も「南浦は」という主語を補い、「虚堂叟」を「説與」の目的語に讀んで、

何ら不

釋するならば、この偈を虚堂作として不都合は起こらない。すなわち、入矢氏は第三句を正しく讀まれた 自然ではない。虚堂がみずからを「虚堂叟」と稱した例は『虚堂錄』にいくつか實例がある宮。「そなた (南浦) は、歸國に際してわしにはっきりとこう言った……」第四句がその内容である。以上のように解

が、この偈が「虚堂叟」を主語に讀む偈として傳承されてきたという通説を受けて、それならばこの偈は

どおり 南 浦 の僞作であると斷ぜられたのであったが、 虚堂の作と見てよいのであるは 右のように理解するならば、 作者は南浦ではなくて、

## 「虚堂送別偈」 の周邊

この偈が初めて登場した 『虚堂和尚語錄』

送日本南浦知客

敲磕門庭細揣磨 路頭盡處再經過。 明明說與虛堂叟,

明知客自發明後, 欲告歸日本。 尋照知客、 通首座、

今年八十三, 無力思索, 作一偈以贐行色。 萬里水程, 源長老, 以道珍衞。咸淳丁卯秋。住大唐徑山智愚書于不 聚頭說龍峯會裏家私 袖紙求法語。

東海兒孫日轉多。

(T47.p1063a)

新添部分は

『虚堂和尚語錄』

が日本で刊行された際に増補された部分であり、

「虚堂送別偈」

は 日

本人

の手によって、 『虚堂和尚語錄』 の中に收錄されたものであった。

して成書したものである。 現行本 『虚堂和尚語錄』全十卷は、 前錄は虚堂の生前、 前錄七卷、後錄三卷、新添より成り、 おそらく咸淳元年から五年

に、 0

卷一「嘉興府疏」から卷七「偈頌」に至る前錄が刊行され、

虚堂示寂から二ヶ月後の十二月に、

福州鼓山で虚堂の法嗣の寶葉妙源

後錄は咸淳五年(一二六九)十月七日

(一二六五~一二六九)

の間

最終的に日本で今の形態と

(一二〇七~一二八一) の手に

從來

卓の日本刊行跋にはそのことをつぎのように言っている。 られ、ここにおいて現行本『虚堂和尚語錄』全十卷が成った。 よって、卷八「興聖寺請疏」から卷十「妙源跋」までが後錄として刊行された。そして新添が、正 (一三一三) に日本の龍翔寺 (京都太秦安井)で、南浦の法嗣の絶崖宗卓(?~一三三四)によってまとめ 南浦示寂から四年後のことである。絶崖宗 和二年

祖翁在世, 癸丑開爐日。拙孫宗卓敬書。(T47.p1064b) 祖翁在世のとき、 而未果成也。爲人之後者,曷無勇為乎? 仍搜遺逸,新添數紙於後錄之尾, 語錄二帙, 語錄二帙ありて天下に刊流す。宋咸淳五年、 刊流天下。宋咸淳五年, 晉之續錄後集, 已成三卷。 晉之 (妙源)後集を續錄し、 而 本朝未刊行之。 鋟梓于龍翔。 先師常 正和

尾に新添し、龍翔に鋟梓す。正和癸丑開爐の日、拙孫宗卓敬んで書す。 たさず。人の後と爲る者、曷んぞ勇んで爲す無からんや? 仍りて遺逸を搜りて, 三卷を成す。而るに本朝には未だこれを刊行せず。先師常に(わが)爲に言うも、 未だ成すを果 數紙を後錄の

撰した虚堂の「行狀」を新添の後に附した。この處置を絶崖宗卓は「行狀」の後に、 また、 刊行に際して閑極法雲(一二一五~?、 虚堂の法嗣) が 虚堂示寂五年後の咸淳十年 (一二七四)に

行狀或唐刊系在後錄末。今本不見,故付于此。(T47.p1064b)

行狀は或る唐刊には系けて後錄の末に在り。今本には見えず、故に此に付す。

と言っている。ここから、虚堂の語錄には示寂直後の咸淳五年刊本(右にいう「今本」)があったほかに、

行狀を附した咸淳十年以降の再刊本(右にいう「唐刊」)も當時存在していたことがわかる。 『虚堂和尚語錄』全十卷のうち最後尾に載せられた新添が、 南浦の示寂後にその法嗣の日本人僧によっ

『虚堂和尚語録』新添へ收錄されたことになろう。

て編集されたものであるならば、そこに收める「虚堂送別偈」

の墨蹟が、

當時日本のいずれかに存在し、

・虚堂送別偈」の原本墨蹟が存在していたことについては、

愚頂相」の圖版解説 失したといわれる。 〈東海日多〉の懸記はもと金龍院にあったが、後、前田家に移り、さらに江戸の寅年の大火にて燒 (有吉佐和子・小堀南嶺編『古寺巡禮京都®大德寺』[淡交社、一九七七]の「虚堂智

に移り、 の理由で入手したものを瑞峰院に收められたものではないかと考えられる。(山田宗敏著『大徳寺と一 虚堂送別の偈を 禪文化研究所、二〇〇六) 更に江戸の大火で燒失したという。 〈虚堂日多の懸記〉 といい、 舊瑞峰院藏とは、崇福寺にあったのを大友宗麟が何か 舊瑞峰院 (一説金龍院) 藏であったのが加賀の前

で燒けたことが知られる。これらの傳聞が何に據ったのかは未詳であるが、京都から加賀へ、さらに江戸 たこと、さらに加賀の前田家に移ったこと、それが江戸の寅年の大火『(文化三年[一八〇六]三月四日 という消息が紹介されており、たしかに存在していたようである。ここから、もと大應派下の寺院にあっ さて、「虚堂送別偈」

は

『虚堂和尚語錄』

新添のほかに、『圓通大應國師語錄』

塔銘中にも見出される。

て單獨でも存在していたわけである。 移されて燒失したという、その事情はよくわからない。 ただ、 「虚堂送別 偈 は 帆 風 とは別

が所藏されている。 ちなみに、京都の龍光院と彦根の龍潭寺には、 『虚堂和尚語錄』、 『圓通大應國師語錄』、『一 虚堂の眞筆とされる「虚堂送別偈」 帆風』 に載する虚堂偈とは違い、 0) 拓本 (原

は序 にこの筆蹟を虚堂が翌年 (「明知客自發明後~」の部分) が附されておらず、 (咸淳四年) に書いた墨蹟 (圖2)と比べてみると、 題、 偈、 款記があるのみである

虚堂晩年の獨特の書き癖が

(圖 1)。

まったく見られず、別人が書いたものであると斷定せざるを得ないものである。

そらくこの書簡も、 浦は咸淳三年(一二六七)秋に徑山を下りた後、翌年の夏ごろまで歸國の船を待って明州に滯在して 西尾賢隆論文(一九九九)や佐藤秀孝論文(二〇〇六)、許紅霞論文(二〇一一)に論じられているが、 宣長老書」(T47.p1063a)というもので、これは虚堂智愚が弟子の無示可宣へ與えた書簡である。 新添中には「虚堂送別偈」以外に南浦が將來したと思われるものが收錄されている。 その際に無示可宣や禹溪一了といった虚堂の弟子たちに會い、 南浦が「虚堂送別偈」や『一帆風』 の諸偈とともに日本へ持ち歸ったものにちが 彼らからも送別偈を贈られている。 それは、 すでに 南

咸淳三年秋 復書其後曰: 師辭歸日本。 堂贈以偈曰: 「明知客自發明後, 「敲磕門庭細揣摩, 欲告歸日本。 尋照知客、 路頭盡處再經過。 通首座、 明 源長老 明説與虚堂叟 聚頭語龍峯會

裏家私

袖紙求法語。

老僧今年八十三;

無力思索

作

偈以贐行,

萬里水程

以道珍衞。」

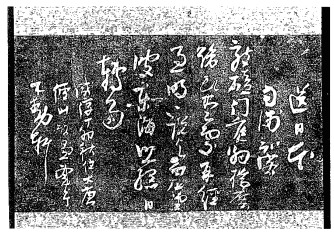


圖1 虚堂の眞筆とされている墨蹟の拓本。京都龍光院と彦根龍潭寺に所藏が確認されている。「咸淳丁卯」は咸淳三年。

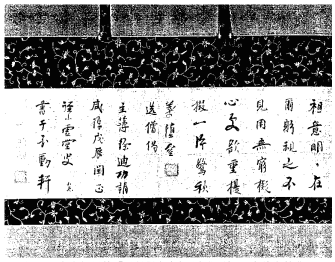


圖2 虚堂智愚筆「送僧偈」(重要文化財)正木美術館藏。 「咸淳戊辰」は咸淳四年。

えて入元し、 た時に作成した南浦の行狀を、無我省吾(一三一〇~一三八一)が至正二十五年(一三六五)年四月に攜 れた。塔銘は、南浦の法嗣である月堂宗規(一二八五~一三六一)が、聖福寺(筑前博多)の住持であっ 【一三一三】刊本と同じ龍翔寺において、南浦の法嗣である滅宗宗興(一三一○~一三八二)により刊行さ 『圓通大應國師語錄』上下二卷は、 杭州中天竺寺の住持であった大慧派の用章廷俊(一二九九~一三六八)に依頼して書かれた 應安五年(一三七二)に、これも『虚堂和尚語錄』正 和二年

が、 この塔銘は月堂宗規の撰した南浦の行狀にもとづき、元僧である用章廷俊の添削を經て塔銘となった 問題はこの塔銘の中に、 明らかに創作といえる記述のあることである。

ものである。

文永七年秋, 徙西都,

出世築州之興德禪寺。遂以嗣法書并入院語,

因曇侍者呈徑山。

堂得之大喜

謂

衆曰:「吾道東矣。」其爲堂器重如此。(T80.p127b)

の堂に器重せらるること此の如し。 侍者に因りて徑山に呈す。堂これを得て大いに喜び、衆に謂いて曰く、「吾が道東せり」と。 文永七年の秋、西都に徙り、築州の興德禪寺に出世す。遂て嗣法の書并びに入院の語を以て、

述である。しかし、文永七年は、宋咸淳六年にあたり、虚堂はその前年の咸淳五年十月に示寂しているた 語を攜えて宋に渡り、徑山に登って虚堂に呈し、虚堂がそれを得て、「吾が道東せり」と喜んだという記 これは、 曇侍者が、 文永七年(一二七〇)の秋に興徳寺で南浦が出世開堂したときの嗣法の書と入院の

ないということである。

め、 南浦 の嗣法の書と入院の語を虚堂に呈することができるはずはない。これは明らかに創作であり、 大

應派

の權威づけの意圖を窺わせるものであろう。

兒孫、「東海の兒孫」であるという法系上の地位の確立を意圖した一連の行爲であったと考えられなくも "虚堂和尚語錄』や『圓通大應國師語錄』を編集する際に插入したことは、 そうであるならば、 南浦の法嗣が師の南浦の沒後に、 虚堂からの印可證明の偈として「虚堂送別偈 南浦や大應派の彼らが虚堂の じを

は原本が現在も大德寺に所藏されているが、その贊を見ると内容は南浦を評價し佛法の東傳を期待するも でに南浦は歸國の想いを抱いており、 ところで、この偈の贈られる三年前の咸淳元年 畫師に虚堂の壽像を描かせ、 (一二六四) 六月、 その贊を虚堂に請うた。 虚堂が淨慈寺の住持であった時、 その際の頂相

す

まさに印可證明なのである。

知愚書。 紹明知客 紹既明白. 語不失宗。 相從茲久。 忽起還郷之興, 手頭簸弄, 金圈栗蓬。 繪老僧陋質請贊。 大唐國裡無人會, 時咸淳改元夏六月, 又却乘流過海 奉敕住持大宋淨慈虛堂叟 東。

紹明知客、 に乘じて海東に過ぐ。 紹既に明 白 相い從うこと茲に久し。 語宗を失わず。 手頭簸弄す、 忽ち還郷の興を起こし、 金圈栗蓬。 大唐國裡に人の會する無し、又た却って流 老僧の陋質を繪かしめて贊を請う。

時に咸淳改元夏六月、敕を奉じて大宋淨慈に住持する虚堂叟知愚書す。

274

生まれたにすぎない。 p1061c)、また『圓通大應國師語錄』塔銘にも記述されている(T80.p127a)ものであるが、 て、しいて付法證明とみる必要はなく、 と稱している)。しかしながら、虚堂偈序にもはっきりと述べているように、 は付法證明と考えることができるであろう(版本『一帆風』輪峰道白の跋には、 るという
。その
慣習が南宋
禪林まで
遡るとしたら、
咸淳元年の頂相
贊は印可證明で、
咸淳三年の送別偈 明であり、 時代前期に中國から渡來した黄檗僧の來歷を見ると、印可證明と付法證明が別々に存在しているようであ して三年前に與えた印可證明を、「虛堂送別偈」で再び與える必要があったのかということである。 この贊は 明末清初の禪僧の慣習として、印可證明は修行を成し終えた時や大悟した時に師から弟子に與える證 付法證明はその弟子が師の寺を繼いだり何れかの寺へ住持する節目に師から與える證明であ 虚 堂 和 尚 錄 後錄 (卷之十、眞贊) に「日本紹明知客請」と題して收錄され 日本における後代の扱い方で印可證明や付法證明とされる解釋が これは送別の 虚堂送別偈を「徑山付法偈 問題は、 偈なのであ

#### 注

- ①このほか、入矢氏の論文が出たのちも依然として同じ理解をしている例がある。 流の禪」、『無へ――禪・美・茶のこころ――』文英堂、二〇〇五)、野口善敬 泉田宗健 (「大應國師 (一日本での展開 日本臨濟禪の宗相
- ---」、圖錄『大應國師と崇福寺』福岡市美術館、二〇〇七)等。

|荻須純道「南浦紹明の日本禪宗史上の地位」(『日本中世禪宗史』

木耳社、

一九六五)。

は 陳捷論文(二〇〇七)はおそらく入矢氏の文章を指して、「日本の研究者は、 ないという理由で、 偈を僞作だと言っている」と言うのは誤解であるが、 許紅霞論文(二〇一一)もそれに同調 虚堂が自身を 〈虚堂叟〉

しているのはまことに不可解である。

④二〇一一年九月八日に中國上海玉佛禪寺で開かれた國際學會で、 反復參究 敲磕門庭細揣摩、 曾告訴智愚 路頭盡處再経過 日本禪宗日盛, 明明説與虛堂叟、 松源法系兒孫不少。紹明在宋前後參學九年 東海兒孫日轉多智愚在偈頌中贊許紹明入宋後曾歷參叢林 楊曾文氏がこの偈を次のように解釋して發表した。 已能够熟練運用漢語説法

和撰述。

に隆盛となって、 智愚はこの偈のなかで、 松源の法系の子孫が増えるでしょうと言った。 紹明が入宋後に叢林を歴參してくりかえし参究をし、智愚に日本の禪宗が日ごと 紹明は前後九年にわたって宋の禪林をあ

まねく参禪し、すでに熟練した中國語を用いて説法や著述をすることができた。

、楊曾文「日本臨濟宗主流派奠基人――大應國師南浦紹明」、『禪學・社會・人生

第二屆中日臨濟禪學術

究討論會論文集』靈雲院國際禪交流友好協會 玉佛寺、二〇一一)

楊氏の理解は、南浦が熟達した中國語をもって虚堂に告げたことに對して、虚堂が賞賛した偈であるとするもので、 第三句が南浦を主語とする讀みをごく自然にしている。

⑸文化三年(一八〇六)三月四日に江戸で起きた大火。通稱「文化の大火」。明曆の大火、 の三大大火のひとつ。丙寅の年に起きたので、寅年の大火といわれ、芝車町から出火して京橋、 明和の大火とともに、 日本橋、 神田、 江 淺

⑥無示可宣と禹溪一了の南浦への送別偈は、『一帆風』には收められていない

草を燒き盡くした。

敢進程。千里同風一句子, 無示可宣 南屛明知客訪別: 明明舉似到山城。」(重要文化財「無爾可宣筆墨蹟」 復還日本故國: 謾以廿十八字餞行。 宋鄞金文住山可宣 裏千家藏 玻瓈盞子驗同 誰向 錢唐

禹溪一了 寄日本之明公知客 「遠別日東遊萬里, 宗猷叢處太嘉哉。工夫穿向上巴鼻, 喝機鋒輷怒雷。」

佐藤秀孝

蒭禹溪一了拜手(江月宗玩〈一五七四~一六四三〉 著『墨蹟之寫』一七元和五己未下、

#### 參考文獻

(7)服部晃承氏の示教による。

- 荻須純道「南浦紹明の日本禪宗史上の地位」(『日本中世禪宗史』木耳社、一九六五)
- 竹内尚次「寄日本明公知客」(『江月宗玩墨蹟之寫〈禅林墨蹟鑑定日錄〉の研究』上、國書刊行會、一九七六)
- 玉村竹二「詩軸集成解題一帆風」(『五山文學新集』別卷一、東京大學出版會、一九七七)

佐藤秀孝「虚堂智愚と日本僧」(『印度學佛教學研究』第三十一號の一、一九八二)

- 入矢義高「大應國師の偈」(『同朋』第八十號、一九八五)
- 荒木見悟「大應と智愚」(『日本の禪語錄三 大應』講談社、一九八七)
- 玉村竹二「大應派について」(『臨濟宗史』春秋社、一九九一)
- 西尾賢隆 「「無爾可宣」筆墨蹟」(『中世の日中交流と禪宗』吉川弘文館、一九九九)
- 竹貫元勝 「南浦紹明と高峰顯日」(『新日本禪宗史――時の權力者と禪僧たち――』禪文化研究所、九九九)
- 佐藤秀孝「虚堂智愚の嗣法門人について」(『駒澤大學佛教學部研究紀要』第六十四號、二〇〇六)

「虚堂智愚と南浦紹明」(『禪文化研究所紀要』第二十八號、二〇〇六)

- 佐藤秀孝 「寶葉妙源と『虚堂和尚語錄』」(『駒澤大學佛教學部論集』第三十七號、二〇〇六)
- 佐藤秀孝 「雪蓬慧明の活動とその功績」(『駒澤大學佛教學部研究紀要』第六十八號、二〇一〇)
- 西尾賢隆 「中世後期の禪宗 −五山派から關山派へ──」(「臨濟宗妙心寺派教學研究紀要」第九號、二○一一)

西尾賢隆

「虚堂智愚から南浦紹明へ」

(西山美香編『アジア遊學』第一四二號「古代中世日本の内なる「禪」」、

勉誠

出版、二〇一一)

陳捷 「日本入宋僧南浦紹明與宋僧詩集《一帆風》」(『中國典籍與文化論叢』第九輯、二○○七)

「南浦紹明與《一帆風》」(陳小法・江静編『徑山文化與中日交流』上海辭書出版社、二〇〇九》

許 侯體健 紅霞 「日藏宋僧詩集《一帆風》 「南宋禪僧詩集《一帆風》版本關係蠡測兼向陳捷女士請教」(『中國典籍與文化』總第七十一期、二〇〇九』 相關問題之我見」(『中國典籍與文化論叢』第十三輯、二〇一一)

#### 附記

ソン(アメリカ・スタンフォード大學博士生、龍谷大學客員研究員) 錫中の中瀬君の了解を得て、ここに發表するものである。南浦紹明(大應國師)への宋代禪僧の送別偈集 しく會讀し、 國際禪學科中國ブロック卒業論文)の一部を獨立させ、論文指導に當った衣川が改稿し、現在建仁僧堂在 本稿は中瀬祐太朗「『一帆風』の考察――その成立と虚堂偈の眞僞――」(二〇一一年度花園大學文學部 (花園大學佛教學研究科博士課程)、李薇 (同修士課程)、橋本和雄 帆風』をテーマに選んだ中瀬君の論文指導の一年間、この資料に興味をもったメルクーリ・オズワル 議論をかさねた。その成果はいづれ『一帆風』譯注と關聯論文をあわせ、 の諸君たちと『一帆風』を毎週一首樂 (花園大學聽講生)、プロタス・ジェイ 一書として公表す

(二〇一二:一二:一六 衣川賢次記)

る預定である。